
UDK 39	 ISSN 0350-0322

2025

ГЛАСНИК 
ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА

КЊИГА
89



Издавач
Етнографски музеј у Београду

Студентски трг бр. 13
www.etnografskimuzej.rs

redakcija@etnografskimuzej.rs

За издавача 
Марко Крстић

Главни и одговорни уредник 
др Милош Матић, Етнографски музеј у Београду

Уређивачки одбор 
Проф. др Данијел Синани, Одељење за етнологију и антропологију, 

Филозофски факултет Универзитета у Београду 
Проф. др Марина Симић, Факултет политичких наука Универзитета у Београду 

Др Срђан Радовић, Етнографски институт САНУ 
Др Марко Стојановић, Етнографски музеј у Београду 
Др Биљана Анђелковић, Етнографски институт САНУ 

Др Милош Рашић, Етнографски институт САНУ

Међународна редакција 
Проф. др Мирјана Прошић Дворнић (САД) 

Проф. др Нашко Крижнар (Словенија) 
Проф. др Петко Христов (Бугарска) 

Др Сузана Марјанић (Хрватска) 
Проф. др Реа Кокампоура (Грчка)

Издавачки савет 
Проф. др Милош Миленковић, Одељење за етнологију и антропологију, 

Филозофски факултет Универзитета у Београду 
Доц. др Јелена Ћуковић, Одељење за етнологију и антропологију, 

Филозофски факултет Универзитета у Београду 
Доц. др Богдан Дражета, Одељење за етнологију и антропологију, 

Филозофски факултет Универзитета у Београду 
Др Александра Павићевић, Етнографски институт САНУ 

Проф. др Марко Пишев, Одељење за етнологију и антропологију, 
Филозофски факултет Универзитета у Београду

Секретар редакције 
Катарина Селенић МА

Лектор 
Др Драгана Цвијовић

Превод 
Милош Матић

Штампа 
„Чигоја штампа”

Тираж 
300

Ставови изражени у радовима објављеним у Гласнику Етнографског музеја 
припадају ауторима и не одражавају нужно став уређивачког одбора.

Етнографски музеј у Београду основан је 1901. године. Први број Гласника објављен је 
1926. године. Излази годишње. Гласник Етнографског музеја бесплатно је доступан 

у дигиталном облику на адреси www.etnografskimuzej.rs



BULLETIN
OF THE ETHNOGRAPHIC MUSEUM 

IN BELGRADE

2025

VOLUME
89



Publisher 
Ethnographic Museum in Belgrade 
Studentski trg 13, Belgrade, Serbia 

www.etnografskimuzej.rs 
redakcija@etnografskimuzej.rs

For the publisher 
Marko Krstić

Editor in chief 
Miloš Matić, PhD, Ethnographic museum in Belgrade

Editorial board 
Prof. Danijel Sinani, PhD, Department of Ethnology and Anthropology, Faculty of Philosophy, 

University of Belgrade 
Prof. Marina Simić, PhD, Faculty of Political Sciences, University of Belgrade 

Srđan Radović, PhD, Institute of Ethnography, SASA 
Marko Stojanović, PhD, Ethnographic Museum in Belgrade 
Biljana Anđelković, PhD, Institute of Ethnography, SASA 

Miloš Rašić, PhD, Institute of Ethnography, SASA

International editorial board 
Mirjana Prošić Dvornić, PhD (USA) 

Petko Hristov, PhD (Bulgaria) 
Naško Križnar, PhD (Slovenia) 
Suzana Marjanić, PhD (Croatia) 
Rea Kokampoura, PhD (Greece)

Advisory Board 
Prof. Miloš Milenković, PhD, Department of Ethnology and Anthropology, 

Faculty of Philosophy, University of Belgrade 
Prof. Jelena Ćuković, PhD, Department of Ethnology and Anthropology, 

Faculty of Philosophy, University of Belgrade 
Prof. Bogdan Dražeta, PhD, Department of Ethnology and Anthropology, 

Faculty of Philosophy, University of Belgrade 
Aleksandra Pavićević, PhD, Institute of Ethnography, SASA 

Prof. Marko Pišev, PhD, Department of Ethnology and Anthropology, 
Faculty of Philosophy, University of Belgrade

Assistant to editor 
Katarina Selenić, master

Proof editor 
Dragana Cvijović PhD

Translation to English 
Miloš Matić

Print 
„Čigoja štampa”

Copies 
300

The views expressed in the papers published in the Bulletin of the Ethnographic Museum 
belong to the authors and do not necessarily reflect the position of the editorial board.

The Ethnographic Museum in Belgrade was founded in 1901. First volume of Bulletin 
of the Ethnographic Museum was published in 1926. Published annually. Available for free 

in digital form at www.etnografskimuzej.rs



ʉɸɼʈɾɸɱ

РЕЧ УРЕДНИКА........................................................................................................................................  9

НАУЧНИ И СТРУЧНИ РАДОВИ

Јелена Тешић Вулетић
РЕЗУЛТАТИ ЕТНОГРАФСКИХ ИСТРАЖИВАЊА У МАЧВИ И ЈАДРУ...............................................  13

Милош Матић
ПРАЗНО СЕЛО: ДРУШТВЕНО И ЕКОНОМСКО СТАЊЕ У ПИРОТСКИМ 
И КЊАЖЕВАЧКИМ СЕЛИМА НА ПОЧЕТКУ 21. СТОЛЕЋА...............................................................  35

Јелена Секуловић
ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА ЈЕДНОГ 
МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА........................................................................................................................  61

Јелена Тоскић
ПОРОДИЦА И ДОМАЋИНСТВО У МУЗЕОЛОШКОЈ ИНТЕРПРЕТАЦИЈИ МУЗЕЈА 
НА ОТВОРЕНОМ ,,СТАРО СЕЛО” СИРОГОЈНО..................................................................................  93

Мирјана Крагуљац Илић
ОД НОШЊЕ ДО СЛИКЕ, ОРНАМЕНТИ НА РУКАВИМА ЖЕНСКЕ КОШУЉЕ 
СА ЗМИЈАЊА: ИЗ ЗБИРКЕ ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА......................................................................  119

Саша Срећковић
ПОРУКЕ И МЕТАПОРУКЕ НАЦИОНАЛНОГ РЕГИСТРА НЕМАТЕРИЈАЛНОГ 
КУЛТУРНОГ НАСЛЕЂА СРБИЈЕ..........................................................................................................  133

Милена Ђурица
ШКОЛА ДЕСЕТ ДАНА ФИЛИГРАНА У МАНАКОВОЈ КУЋИ: ОЧУВАЊЕ 
ТРАДИЦИОНАЛНОГ ЗАНАТА КРОЗ МУЗЕЈСКУ ЕДУКАЦИЈУ........................................................  155

ПРИКАЗИ

Јелена Секуловић
КРАГНА НА СИЛОСУ: ОСВРТ НА УЛОГУ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА 
У САВРЕМЕНОЈ УМЕТНИЧКОЈ ПРАКСИ..........................................................................................  183

Катарина Селенић Бојовић
ОСВРТ НА ФЕСТИВАЛ БОЖИЋНОГ КОЛАЧА ЧЕСНИЦА................................................................  189

Александар Гачевић
ПРИКАЗ ИЗЛОЖБЕ ЧУВАЈТЕ (МИ) ЈУГОСЛАВИЈУ..........................................................................  193



ХРОНИКЕ

Милош Матић
СЕМИНАР „ЗАШТИТА И УНАПРЕЂЕЊЕ РАЗВОЈА НЕМАТЕРИЈАЛНОГ КУЛТУРНОГ 
НАСЛЕЂА РЕПУБЛИКЕ СРБИЈЕ” (SEMINAR ON THE INHERITANCE, PROTECTION 
AND DEVELOPMENT OF INTANGIBLE CULTURAL HERITAGE FOR SERBIA), 
ПЕКИНГ И ХАНГЏОУ, НР КИНА, 8–21. МАЈ 2025. ГОДИНЕ..........................................................  201

Татјана Микулић
ГОДИШЊИ САСТАНАК ICOM КОМИТЕТА ЗА КОСТИМ, ICOM COSTUME 
CONFERENCE – БУЕНОС АИРЕС, ОКТОБАР 2025. ГОДИНЕ..........................................................  205

Јелена Пушица, Катарина Селенић Бојовић
ИЗВЕШТАЈ О РЕВИЗИЈИ СТАКЛЕНИХ НЕГАТИВА И ДИЈАПОЗИТИВА ИЗ 
ФОНДА ИЛУСТРАТИВНОГ МАТЕРИЈАЛА ОДЕЉЕЊА ЗА ДОКУМЕНТАЦИЈУ, 
ДИГИТАЛИЗАЦИЈУ И БИБЛИОТЕКУ ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА У БЕОГРАДУ.............................  211

БИБЛИОГРАФИЈА

Милица Милић
БИБЛИОГРАФИЈА РАДОВА О СЛАВИ У ГЛАСНИКУ ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 
У БЕОГРАДУ..........................................................................................................................................  217

Милица Милић
БИБЛИОГРАФИЈА ЉУБОМИРА РЕЉИЋА (1931–2025)....................................................................  225

IN MEMORIAM

Сузана Антић, Милош Матић
ДУШИЦА ЖИВКОВИЋ.........................................................................................................................  241

Јелена Тешић Вулетић
ЉУБОМИР РЕЉИЋ...............................................................................................................................  247

УПУТСТВО АУТОРИМА.......................................................................................................................  251



CONTENTS

WORD OF THE EDITOR...........................................................................................................................  9

SCIENTIFIC PAPERS

Jelena Tešić Vuletić
RESULTS OF ETHNOGRAPHIC RESEARCH IN MAČVA AND JADAR..............................................  13

Miloš Matić
EMPTY VILLAGE: SOCIAL AND ECONOMIC CONDITIONS IN THE VILLAGES 
OF PIROT AND KNJAŽEVAC AT THE BEGINNING OF THE 21ST CENTURY...................................  35

Jelena Sekulović
REWRITING THE PAST: A CULTURAL BIOGRAPHY OF A MUSEUM OBJECT...............................  61

Jelena Toskić
FAMILY AND HOUSEHOLD IN MUSEOLOGICAL INTERPRETATION 
OPEN AIR MUSEUM “OLD VILLAGE” SIROGOJNO...........................................................................  93

Mirjana Kraguljac Ilić
FROM COSTUME TO PAINTING, ORNAMENTS ON THE SLEEVES 
OF A WOMAN’S SHIRT FROM ZMIJANJE: FROM THE COLLECTION 
OF THE ETHNOGRAPHIC MUSEUM..................................................................................................  119

Saša Srećković
MESSAGES AND META-MESSAGES OF THE NATIONAL REGISTER 
OF THE INTANGIBLE CULTURAL HERITAGE OF SERBIA.............................................................  133

Milena Đurica
TEN DAYS OF FILIGREE SCHOOL IN MANAK’S HOUSE PRESERVING 
TRADITIONAL CRAFTS THROUGH MUSEUM EDUCATION..........................................................  155

REVIEWS

Jelena Sekulović
COLLAR ON THE SILO: A REVIEW OF THE ROLE OF THE MUSEUM OBJECT 
IN CONTEMPORARY ART PRACTICE................................................................................................  183

Katarina Selenić Bojović
REVIEW OF THE ČESNICA CHRISTMAS CAKE FESTIVAL..............................................................  189

Aleksandar Gačević
REVIEW OF THE EXHIBITION PROTECT YUGOSLAVIA................................................................  193



CHRONICLES

Miloš Matić
SEMINAR ON THE INHERITANCE, PROTECTION AND DEVELOPMENT OF 
INTANGIBLE CULTURAL HERITAGE FOR SERBIA, BEIJING AND HANGZHOU, 
PEOPLE’S REPUBLIC OF CHINA, 8-21 MAY 2025............................................................................  201

Tatjana Mikulić
ANNUAL MEETING OF THE ICOM COSTUME COMMITTEE, ICOM COSTUME 
CONFERENCE – BUENOS AIRES, OCTOBER 2025...........................................................................  205

Jelena Pušica, Katarina Selenić Bojović
REPORT ON THE REVISION OF GLASS NEGATIVES AND SLIDES FROM THE 
COLLECTION OF ILLUSTRATIVE MATERIAL OF THE DEPARTMENT FOR 
DOCUMENTATION, DIGITIZATION AND LIBRARY OF THE ETHNOGRAPHIC 
MUSEUM IN BELGRADE.....................................................................................................................  211

BIBLIOGRAPHY

Milica Milić
BIBLIOGRAPHY OF WORKS ON SLAVA IN THE BULLETIN OF THE 
ETHNOGRAPHIC MUSEUM IN BELGRADE......................................................................................  217

Milica Milić
BIBLIOGRAPHY OF LJUBOMIR RELJIĆ (1931–2025)......................................................................  225

IN MEMORIAM

Suzana Antić, Miloš Matić
DUŠICA ŽIVKOVIĆ...............................................................................................................................  241

Jelena Tešić Vuletić
LJUBOMIR RELJIĆ...............................................................................................................................  247

INSTRUCTIONS FOR AUTHORS......................................................................................................... 251



РЕЧ УРЕДНИКА

Идући у сусрет великом јубилеју – 100 година од изласка првог броја 
Гласника – констатујемо да је Етнографски музеј у Београду, као и сваки 
музеј, увек осврнут на прошлост. Прошлост је нужно стање које јасно 
верификује културне вредности. Понекад неки феномени трају веома 
кратко и не оставе никакве последице у култури. Они културни феноме-
ни који трају, стварају у људима културне вредности које се као наслеђе 
преносе генерацијама и које разумемо управо онда када у садашњости 
постанемо свесни њихове прошлости. Опстанак културних вредности 
гарантује опстанак друштва и његове културе. Притом, неважна је ста-
рост тих вредности будући да порекло неких од њих може да се изгуби у 
давнашњој традицији, док се друге креирају у савременом и модерном 
друштву. Друштво које се одрекне својих вредности, остаје без свепро-
жимајуће идеолошке подлоге и почиње да пропада. Такво друштво губи 
своју хармоничност, структуру и улази у стање инверзије, када више 
не постоје културни репери који групама и појединцима омогућавају 
оријентисаност у заједници.

Освртање на прошлост у таквим условима може да буде болно и по-
ражавајуће. Сагледати вредности које имамо, али којих смо се одрекли, 
у свакој иоле социјализованој особи изазива осећање пораза. Историја 
нас учи да живети у пораженом друштву, односно у друштву које чини 
велики број поражених појединаца, није добро. Питање које онда може 
да се постави односи се на начине превазилажења таквог стања пораза у 
ово време гладовања за правдом. Културног гладовања, свакако. Да ли је 
читање Гласника Етнографског музеја можда решење? 

Сви досадашњи бројеви Гласника недвосмислено потврђују опре-
дељеност да се кроз призму културног наслеђа научној и стручној јав-
ности, али и шире, презентују управо те културне вредности које носи 
наше друштво, без обзира на етничку припадност појединаца. Гласник 
нас, уосталом, учи да исувише тога имамо заједничког, што је кључна 
вредност која стоји наспрам идеје конфликта. Посебно се може нагласи-
ти да се приступ културном наслеђу и вредностима које оно објектифи-
кује, разуђује у последњих неколико деценија. То указује на чињеницу 
да стручњаци који своје радове објављују у Гласнику конструишу нове 
и другачије погледе на наше културно наслеђе и отварају нове димен-



РЕЧ УРЕДНИКА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 87 (2023)

10

зије његове интерпретације у музејском окружењу. Самим тим, отварају 
се и нове могућности интерпретације наслеђа на музејским изложбама 
као кључном средству комуницирања делатности Етнографског музеја 
са широм јавношћу. Притом, Гласник и даље остаје отворен за тради-
ционалне приступе у интерпретацији етнографског културног наслеђа, 
чиме се одржава својеврсни хронолошки и хеуристички континуитет.

На крају, промишљајући претходне речи, охрабрује чињеница да све 
већи број младих стручњака објављује своје радове у Гласнику. Управо 
у време антинаслеђа, тј. рушења културног наслеђа, неки млади људи 
не посустају у борби за сопствено културно наслеђе, прихватајући вред-
ности културе сећања у сопственом друштву. Они појму модернизације 
приступају рационално, тако што модернизују своје приступе наслеђу – 
не ниподаштавају га зарад лажног гламура декадентне заједнице.

Уредник



НАУЧНИ И СТРУЧНИ РАДОВИ





 
Прегледни рад	 392.51(497.11)"2017/2022" 

392.12(497.11) 

Јелена Тешић Вулетић* 

Етнографски музеј у Београду

РЕЗУЛТАТИ ЕТНОГРАФСКИХ ИСТРАЖИВАЊА 
У МАЧВИ И ЈАДРУ

Од оснивања један од основних задатака Етнографског музеја 
у Београду су тимска и индивидуална етнографска истраживања, са 
циљем проучавања и прикупљања предмета за збирке Музеја. Резул-
тати свих истраживања су драгоцени за даља проучавања и праћење 
друштвених промена, а набављени предмети драгоцени су за очување 
културне баштине, као и за упознавање јавности путем тематских и 
студијских изложби. Овога пута биће презентовани резултати истра-
живања Мачве и Јадра, која су спроведена од 2017. до 2022. године. 
Основне теме су биле накит и украшавање невесте, као и хигијена 
и козметика. Приликом истраживања наведених тема, у разговори-
ма са казивачима, често се скретало и на демографску структуру и 
на обичајну праксу везану за свадбу и рођење деце, као и на обичаје 
из годишњег циклуса, тако да ће и ти резултати бити презентовани у 
овом раду. Резултати ових истраживања допуњени су и резултатима 
индивидуалних истраживања Мачве обављених почетком 90-их годи-
на, што је омогућило додатнo праћење промена.

Кључне речи: накит, украшавање, хигијена, козметика, демо-
графска структура, обичајна пракса.

* jelena.vuletic@etnografskimuzej.rs



ЈЕЛЕНА ТЕШИЋ ВУЛЕТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

14

Увод

Етнографска истраживања Мачве и Јадра обављена су у периоду од 
2017. до 2022. године. Тимско истраживање у Мачви обављено је у три 
фазе у периоду од 2017. до 2019. године и још једно накнадно 2021. го-
дине. Обухватила су већи број села – Прњавор, Очаге, Глушци, Бадовин-
ци, Црна Бара, Клење, Узвеће, Богатић. Осим тога, због компаративног 
приступа, истраживање је извршено и у неким суседним поцерским се-
лима: Варна, Волујац, Радовашница. Моја тема тицала се истраживања 
накита и украшавања, посебно невестинског, са акцентом на каракте-
ристичан мачвански украс за главу – „куке” и „укови”. Циљ је био при-
купљање података о наведеним украсима и посебно набавка за збирку 
Накит. Индивидуално истраживање Јадра такође је обављено у две фазе 
2019. и 2022. године и то у Лозници, као и у селима Јадарска Лешница, 
Лешница, Липолист, Ново Село и Бања Ковиљача, а осим наведених об-
ласти и у Врњачкој Бањи. Тема овог другог истраживања је била хигије-
на и козметика, која је везана за збирку Лични предмети. Поред осталог 
аксесоара који је делимично заступљен, у Збирци највећим делом недо-
стају управо предмети који су се односили на одржавање хигијене или 
су служили у козметичке сврхе, тј. за улепшавање. 

Приликом истраживања наведених тема у разговорима са казивачи-
ма често се скретало и на демографску структуру и на обичајну праксу 
везану за свадбу и рођење деце, као и на обичаје из годишњег циклуса, 
тако да ће и ти резултати бити презентовани у раду.

Накит и украшавање невесте

У народном накиту код Срба изузетна пажња посвећивана је кићењу 
и украшавању главе. Осим коси као природном украсу, посебна пажња 
посвећивана је додатним украсима, под којима се подразумева ношња 
на глави, а коју чини накит или речено старинским појмом „оглавље” 
(Владић-Крстић 1995, 229). Веома сложен систем покривања главе, који 
се одликује лепотом, богатством и симболиком, јавља се у невестинским 
оглављима. Осим тога, невестинско оглавље се јавља и као статусни сим-
бол, односно као обележје брачног стања. Из сложеног статуса невесте 
који се у нашој традиционалној народној култури рачуна од веридбе до 
рођења првог детета, произилази и сложеност оглавља као знака. На 
дан венчања невеста је стављала невестинско оглавље, да би га истог 



15РЕЗУЛТАТИ ЕТНОГРАФСКИХ ИСТРАЖИВАЊА У МАЧВИ И ЈАДРУ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

дана или сутрадан заменила оглављем удате жене. Како се статус не-
весте ту не задржава, него траје до рођења првог детета, она је носила 
два оглавља: у свечаним приликама невестинско, а у обичним данима 
оглавље удате жене. Рођењем првог детета, када пред очима заједнице 
она званично добија статус жене, невестинско оглавље се потпуно губи, 
а стално оглавље постаје оглавље удате жене. (Тешић 2003, 11, 111).

Из постојеће литературе је познато да су у прошлости невесте у 
Мачви носиле тешку новчану капу, наниз, која је са свих страна била 
искићена сребрним новцем. Пружала се низ плећа и преко груди и била 
искићена смиљем и понеком ружом (Радовић 1953, 18). Крајем XIX века 
оглавље невесте се мења, па јој је коса чешљана на бућ напред, а преко 
тога стављан превез од танког домаћег платна или куповни вео, чији су 
крајеви позади везивани црвеним концем, а затим пуштани да падају до 
земље. Преко превеза извученог у шиљак, шиљчић, стављан је зелени 
венац са белим цветовима (Радовић 1953, 31–32). Дан након венчања 
девер је убрађивао младу и стављао јој конђу и убрадач, као ознаку сваке 
удате жене. Конђа је била заступљена на широком подручју у Србији, али 
се по лепоти истицала управо мачванска. Томе је доприносио комплет 
накита којим је украшавана. Комплет се састојао од укова и куке. Уков 
је чинило три или пет уковица, округлих филигранских плочица споје-
них ланчићима у виду гирланди. Кука се састојала од три непокретно 
спојене плочице на чијим крајевима су алке кроз које се провлаче две 
игле. Раскошнију варијанту чинили су укови израђени техником фили-
грана, од сребра, па позлаћени, док су скромније израђене техником 
псеудогранулације, од бакра, па позлаћене. Уместо овог украса, девојке 
су понекад стављале и игле увијаче, крушкаре. Глава тих игала је израђи-
вана од увијене тордиране жице или украшене ситном гранулацијом и 
филиграном по целој површини или само у горњој половини главе. Што 
се тиче осталог накита, према речима казивача, украшавање невесте је 
зависило од имовног стања породице. Ознака економског статуса биле 
су ниске дуката које су девојке почињале да носе када стасају за удају, па 
и на сам дан венчања. Почетком 20. века, пре свега у имућнијим грађан-
ским породицама, а затим постепено и у сеоским срединама, народну 
ношњу постепено замењује бела венчаница и бели вео на глави.

Мада је једна од идеја истраживања било украшавање невести у 
Мачви и прикупљање података о украсу познатом под називом мачван-
ске куке и укови и евентуална набавка предмета за Музеј, о наведеном 
украсу нису прикупљени никакви подаци. Само један казивач из Црне 
Баре, Зорка Пантелић, сећа се да је њена баба причала да су такве укра-
се имале само имућније невесте, а да су их сиромашније евентуално 



ЈЕЛЕНА ТЕШИЋ ВУЛЕТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

16

позајмљивале. Податке о набавци није имала. Такође, увидом у фонд 
Народног музеја Шабац утврђено је да ни тамо не постоје подаци о томе 
одакле и како су власници набављали наведене предмете. С друге стра-
не, утврђено је да Етнографски музеј у Београду поседује већи број так-
вих предмета, као и да су разноврснији и по типу и по начину израде. 
Овакво стање међу испитаницима и у фондовима музеја указује на то да 
је употреба овог украсног предмета изашла из праксе веома давно, те да 
се није задржала ни у сећањима испитаника.

Хигијена и козметика

За разлику од теме украшавања, тема хигијене и козметике је била 
плодоноснија, мада су и ти подаци делимично прикупљани уз приче о 
обичајној пракси. Казивачи су биле жене старости од 40 до 70 година, 
које су неке податке знале из личног животног искуства, док су се неких 
сећале по речима својих мајки и предака. Сходно томе, подаци се одно-
се на скоро читав 20. век.

Према сећањима казивача, раније није био обичај да млада повија 
новорођенче, већ је то радила свекрва која га је купала и повијала. Ку-
пање беба раније је обављано ујутру „да не би јела крмељава”, а у новије 
време увече. До 45 дана купане су свако вече, а након тога једанпут не-
дељно. Пре појаве куповних сапуна, сапуни су се правили од старе сла-
нине и каустичне соде, тзв. кабаши. Та смеса би се загревала и мешала 
све док се сланина не растопи, а затим би је разливали у посебне посуде 
да се осуши. Овако направљен сапун користили су и одрасли за купање. 
Купање није било свакодневно, већ једном недељно, при чему су се че-
сто одрасли прали после деце у истој води. Због тога су људи у кући 
чували босиљак који би утрљавали испод пазуха како би се неутралисао 
неугодан мирис. Што се тиче хигијене зуба, или се нису прали уопште, 
или је коришћена сода бикарбона.

Према речима казивача, пре појаве шампона, за прање косе ко-
ришћена је цеђ. Њу су жене добијале тако што би пепео кувале у води 
(углавном у прикупљеној кишници или зими у снегу), након тога 
остављале су је да се слегне, а затим цедиле. За прање косе осим цеђи 
коришћено је још неколико, такође домаћих производа. За храњење и 
сјај косе жене су правиле лосион од коштица дуње, који је по сећању 
једне од казивача био слузав и пријатан. Њиме се премазивала коса, али 
са акцентом на врхове да се длака не цепа. Често, за косу је коришћен 



17РЕЗУЛТАТИ ЕТНОГРАФСКИХ ИСТРАЖИВАЊА У МАЧВИ И ЈАДРУ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

и петролеј, како за негу косе, тако и у борби против вашки. Испитани-
це наводе како је за добијање мало тамније нијансе косе за испирање 
коришћена вода у коју је претходно потопљено орахово лишће. За при-
кривање седих жене су користиле ехотон и хелентон,1 а касније разно-
врсније индустријске фарбе. Како би постигле таласасту косу, жене су, 
посебно девојчицама, косу увијале крпицама. 

Хигијена девојчица у пубертету односила се на хигијену коже и хи-
гијену у време менструалног циклуса. За менструални циклус жене су 
правиле јастучиће од безаног платна у 3 4 струка, који су имали кана-
пе за везивање. Ови јастучићи су били за вишекратну употребу и жене 
су их између коришћења прале. Велики проблем девојчица у пубертету 
биле су бубуљице. У време када није било наменских куповних сапуна 
и крема, према подацима казивача, жене су саме правиле средства за 
умивање и умиривање коже. Један од начина је био кување млека са 
разним биљем, као што су коњски босиљак (из рода нана), рузмарин и 
сапунић (цвет који када се истрља, пени као сапун). Такође, коришћена 
је и сурутка, као и бела скрама између кајмака и млека. Жене су такође 
водиле рачуна о својој кожи. За разлику од хигијене, козметици и укра-
шавању лица није посвећивана толика пажња. Испитанице наводе да су 
до појаве крема за лице користиле маст пропрану у девет вода, а поне-
кад је и пропржавале с невеном или смиљем. Уместо данашњих тоника 
за лице, држале су смиље у води и том водом се умивале неколико пута 
у току дана.

Цеђ су жене користиле и за прање веша јер је имао и својство из-
бељивача. Нарочито се водило рачуна о прању и сушењу дечјег веша, 
посебно деце до годину дана. По исказу једне испитанице, веровало се 
да је веш морао да се пере преко дана и није смео да преноћи напољу, 
као ни да се суши „на колац или ограду”, нити да се суши наопако. Такво 
поступање правдано је веровањем у зле силе које су активне током ноћи.

Што се тиче шминкања, оно није било толико заступљено. За по-
стизање румених образа жене би их штипкале или истрљале вуненом 
тканином, док би усне благо гризле како би биле такође црвеније или 
су користиле посебну врсту гљиве црвене боје2. За вашаре би код очију 
извлачиле црну линију помоћу угљена са шпорета или огорелим дрвце-
том шибице.

Наравно, појава индустријских сапуна, шампона и средстава за 
улепшавање је све променила. С временом, прво су се појавиле помаде 

1 Ехотон и хелентон су врсте колор шампона.
2 Казивачи нису знали о којој врсти гљиве је реч.



ЈЕЛЕНА ТЕШИЋ ВУЛЕТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

18

по рецептури, које су се производиле по апотекама. Гордана Николић 
из Лознице (рођена 1952) сећа се прича о приватној апотеци у Сремској 
Митровици где се могла купити крема за проблематичну кожу, као и 
прича о доктору из Рибара који је радио у Шапцу и правио дневну и 
ноћну крему по рецепту – дневна је била бела, а ноћна слична Павло-
вићевој, масна и густа. Касније, познате креме су биле бугарска ружа 
у ампулама (првобитно купована у обичним продавницама, а потом у 
парфимеријама), а од друге половине 20. века, прво у градским, а потом 
и у сеоским срединама dahlia креме од нарциса и љубичице, solea, nivea, 
48 и друге.

До појаве фризерских салона, грађанке и имућније жене користиле 
су посебне шнале за косу којима су постизале, у оно време, популарне 
фризуре са таласима. Неке су и саме користиле виклере за увијање косе, 
док су за учвршћивање косе користиле пиво. Са појавом фризерских са-
лона започиње и праћење модерних фризура. За разлику од претходног 
периода када су се саме довијале, сада су могле све да ураде код фризе-
ра и то савременим техникама.3 Индустријализација је довела до појаве 
бројних нових средстава за хигијену и козметику, па је и једно и друго 
знатно олакшало живот и уштедело време за прављење фризура.

Сви прикупљени подаци значајно су утицали на даљи план попуња-
вања збирке Лични предмети, посебно дела који се односи на одржа-
вање хигијене и козметику. Ту се, пре свега, мисли на сачувана пако-
вања старих крема, фарби за косу, виклера, шнала за косу итд. Такође, 
прикупљена етнографска грађа која се односи на одржавање хигијене, 
говори нам о томе да су људи увек водили рачуна о хигијени, али у скла-
ду с технолошким и економским могућностима које су постојале у раз-
личитим периодима.

3 На потезу од Шапца до Лознице, 60-их година 20. века био је један фризерски салон 
у Прњавору који је држала Даница Живковић. Рођена у Београду 1942. године, фри-
зерски занат је изучила код тада чувеног београдског фризера Спасе који је свој салон 
имао на Теразијама. Када је упознала Петра Живковића из Прњавора, удала се за њега 
1966. године и преселила у Прњавор, где јој је свекар отворио фризерски салон у који 
су долазиле жене из свих околних села. Као најбоље фризерке из тог периода у Лозници 
помињу се Душица Тинтеровић и Славица Тадић.



19РЕЗУЛТАТИ ЕТНОГРАФСКИХ ИСТРАЖИВАЊА У МАЧВИ И ЈАДРУ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Демографска структура и миграције 
у Мачви

Неспорно је да су на тлу Србије постојала, и да и данас постоје ми-
граторна кретања становништва. Уочава се правило да становништво из 
мање развијених области иде ка развијенијим областима. Миграторна 
кретања увек изазивају демографске и културолошке турбуленције. У 
случају Мачве посвећена им је пажња како бисмо унапредили разуме-
вање садашње обичајне праксе која је документована током етнограф-
ских истраживања. 

Посебну занимљивост и значај истраживања данашње Мачве пред-
ставља чињеница преплитања две традицијски различите области: Мач-
ве као панонске ратарске културе и Јадра који је већим делом динарска 
сточарска култура. Ове разлике утицале су на занимљиву демографску 
структуру, као и на миграције становништва које су довеле до међусобне 
размене знања, вештина и обичајних пракси. Највише података о томе 
забележили су Миливоје Васиљевић (1982; 1983; 1984; 1985;), Мирослав 
Милојевић (1962), Боривоје Милојевић (1913) и Видосава Николић 
Стојанчевић (1975). Видосава Николић Стојанчевић је обрадила описе 
насеља (у Јадру, као и у суседној Рађевини, с почетка 20. века) Цвијиће-
вих сарадника (1900 1909), који пружају слику релативно неразвијених 
демографских подручја, тј. ретко насељених области. Само једно насеље 
је имало преко 200 домова, седам насеља преко 100, од 50 100 домова 
имало је девет насеља, а до 50 домова само два насеља (Николић Стојан-
чевић 1975, 236–237). На овако слабу насељеност, поред планинског па-
сивног земљишта, неразвијених комуникација и историјско-политичких 
прилика у прошлости утицале су и бројне миграције. Миграциона кре-
тања су се одвијала као досељавање, сасељавање и исељавање. Најинтен-
зивније досељавање у Јадар било је у XVIII и другој половини XIX века и 
то из Херцеговине и Црне Горе. Крај XIX века обележило је сасељавање, 
тј. кретање из села више у села ниже области (нпр. наполичари из Јадра 
у Лозничко поље), као и сасељавање у насеља варошког типа, пре свега 
због могућности запошљавања у индустрији и жеље за бољим и савре-
менијим животом (Милојевић 1913, 692–696). Исељавање се одвијало 
у два смера: исељавање у ближе области и исељавање у иностранство 
(савремене гастарбајтерске породице). Из наведене литературе може 
се закључити да је у дужем процесу кретања становништва Јадар био 
етапна област. Преко њега прелазе исељеници првенствено из суседних, 
виших области (Рађевина, Азбуковица) ка северу – Мачви и Панонији. У 



ЈЕЛЕНА ТЕШИЋ ВУЛЕТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

20

прошлости, ово кретање преко Јадра било је спорије, са задржавањем и 
по неколико генерација, док је у 20. веку оно знатно убрзано. 

Мачва је била најпримамљивија област за ове исељенике. За разли-
ку од Рађевине, Азбуковице и Јадра, Мачва представља највећу плодо-
носну равницу читаве уже Србије. Захваљујући природним условима за 
пољопривреду у Мачви се разликују два рејона: мачванска раван која 
пружа повољне услове за гајење ратарских култура, али и сточарство, 
и посавско-поцерско побрђе које додатно пружа услове за воћарство, 
виноградарство и шумарство (Милојевић 1962, 28–30).

Насељавања су обухватила велики број села као што су Богатић. 
Петловача, Слепчевић, Мајур, и посебно као најпримамљивије  Прња-
вор. Због тога је и највише података током истраживања прикупљено 
управо у Прњавору. Порекло досељавања становништва у Мачву, па 
и у Прњавор од самог почетка 19. века до периода између два светска 
рата, детаљно је приказао Миливоје Васиљевић (1982; 1983; 1984; 1985). 
Прве драгоцене податке нашао је у Протоколу шабачког магистрата 
који представља најзначајнији писани документ из доба Првог српског 
устанка, који садржи и попис становништва (Васиљевић 1982, 130). На-
редни извори су му били попис Мачвана из 1815. године и трећи попис 
који представља „Тефтер пореских глава кнежине Мачванске за 1829” 
(Васиљевић 1983, 215–218). 

Осим најбројнијих струја из Црне Горе, Херцеговине и Босне (Ва-
сиљевић 1985, 351–373) забележио је и породице досељене из Рађевине 
и Јадра. На примеру Прњавора, из Рађевине су се доселили Туфегџићи, 
Ђурђевићи, Ликодрићи, а из Јадра Јовановићи, Дикановићи, Самуро-
вићи (досељени у Јадар из Херцеговине) (Васиљевић 1985, 356–358).

Како период после тога није забележен, увидом у попис становника 
Месне заједнице Прњавор, може се видети да је најмасовније досеља-
вање било у периоду од 1954 1960. године. У том периоду у Прњавору 
је било 170 породица Азбуковчана са око 600 чланова и најчешћим пре-
зименима Јовановићи, Панићи, Пановићи, Јаковљевићи; Рађеваца око 
110 породица са близу 400 чланова и најчешћим презименима Марко-
вић, Митровић, Катић, Зељић, Ненадовић, Станојевић; из Јадра око 20 
породица са 60 чланова и најчешћим презименима Глигорић и Крстић; 
Подгораца 15 породица са 40 чланова са најчешћим презименима Драк-
симовић и Радосављевић.4

Из разговора са представницима појединих породица може се 
закључити да су узроци и начини досељавања били различити. У почет-

4 Увод у Попис сам извршила 1990. године.



21РЕЗУЛТАТИ ЕТНОГРАФСКИХ ИСТРАЖИВАЊА У МАЧВИ И ЈАДРУ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

ку, становници Рађевине, Азбуковице и Јадра долазе у Мачву, па самим 
тим и у Прњавор, највећим делом као надничари, наполичари. Долази-
ли су углавном појединачно, тј. чланови задруга на смену и боравили на 
имањима прњаворских газда за време сезонских радова, а након тога се 
враћали у своја села да завршавају исте послове. С временом, неки до-
сељеници остају код својих газда као „колебари”, тј. радници на имању и 
око стоке.5 Известан број ових досељеника временом почиње да подиже 
своје колибе у којима стално бораве, да би касније почели да купују и 
земљу на којој подижу куће и стално се настањују. Будући да је, као што 
је познато, после Другог светског рата 1946. године извршена аграрна 
реформа којом је и у Прњавору одузета земља велепоседницима (међу 
којима су браћа Теодор и Ђорђе Живковић, као и Михајло Самуровић), 
она је поклањана било бројним досељеницима, било сиромашним без-
емљашима. Од цигала из циглане која је одузета браћи Живковић сази-
дане су и куће које су нови власници добили за џабе. И данас та улица 
носи назив Џабина м ла. Овај процес прати и пад цене земље која по-
стаје много приступачнија. Захваљујући овоме, велики број досељеника 
је релативно лако дошао до плодне мачванске земље, што је још више 
утицало на масовније досељавање житеља из пасивних рађевских, јадар-
ских и азбуковачких села у овом периоду. За разлику од једног броја 
досељеника који су се пре доласка у Прњавор извесно време задржавали 
у неком од села ближе матици, други су долазили директно у Прњавор.6 
Наредни веома значајан моменат досељавања је и изградња ХЕ „Звор-
ник” од 1953. до 1957. године. Тада почиње масовније досељавање и то, 
са једне стране због тога што је ова изградња довела до поплаве многих 
имања у Рађевини и Јадру, а са друге стране због могућности запошља-
вања у индустрији. Ове послератне миграције условљене су и снажним 
развојем индустрије који је убрзао кретање становника према градским 
и индустријским центрима. Индустријализација Подриња привукла је 
становнике пасивних рађевских, јадарских и азбуковачких села, посеб-
но у приградску зону Лознице, где су се настањивали као сељаци – рад-
ници, неквалификована радна снага, са пољопривредом као допунским 
занимањем. Сличан случај је и са Шапцем, где је ХИ „Зорка” такође 
привлачила велики број становника.

5 Такав је, на пример, случај Милана Петровића који је остао као колебар на имању 
Ђорђа Живковића, да би касније довео и жену Росу, која је и након смрти мужа, до своје 
смрти 2002. године остала код Живковића и сахрањена је у њиховој породичној гробници.

6 Такав је случај Драгог Врачевића (рођен у Цулинама), чији се отац доселио одмах у 
Прњавор, јер је од раније имао ортачки млин са Пајчићима (из Прњавора).



ЈЕЛЕНА ТЕШИЋ ВУЛЕТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

22

Последње две деценије 20. века обележило је неколико врста кре-
тања: мигранти у индустрији, настањени у приградским селима; досеље-
ници у мачванска села запослени у Београду; досељеници у Мачву запо-
слени у иностранству. Прњавор је и у овом периоду био најпримамљи-
вији за досељенике. Пре свега, због тога што обилује плодном земљом 
за оне којима је један од основних циљева досељавања било бављење 
земљорадњом. Затим, Прњавор се налази на пола пута између Шапца 
и Лознице, тако да даје могућност запошљавања у индустрији и другим 
непроизводним занимањима на обе стране, уз постојање одличне са-
обраћајне везе. То додатно даје могућност за двојно занимање, тј. по-
стојање радника  сељака који су у могућности да радом у индустрији 
добијају плату, а да им обрада земље буде додатно занимање. Како је 
један од битних разлога за досељавање био и школовање деце, и то је у 
Прњавору било омогућено будући да је прва школа отворена још 1845. 
године. Захваљујући доброј комуникацији са Шапцем и Лозницом омо-
гућено је и даље школовање у гимназијама у овим градовима. Још једна 
од предности Прњавора је и постојање Дома здравља који је веома добро 
опремљен и у који долазе и становници околних села. 

Због свих ових погодности које пружа, Прњавор је задржавао до-
сељенике који су мислили да ће им ово бити успутна станица у кретању 
према Шапцу или неком другом градском центру.

Ипак, почетком 21. века, сходно ситуацији и условима у целој Ср-
бији, и у Мачви је видан процес исељавања. Према речима испитаника, 
најчешћа исељавања су ка Београду, али и иностранству, пре свега Не-
мачкој и Аустрији. 

Процес прилагођавања Рађеваца, Јадрана и Азбуковчана у Мачви, 
као последица поменутих миграција, није био тако тежак будући да су 
досељеници због близине имали стални контакт са завичајем.  

На овом месту ће као пример такође послужити Прњавор, као место 
са нaјвећим бројем досељеника. Наиме, према речима казивача, може 
се приметити да су у прво време Прњаворци, староседеоци, себе сма-
трали супериорнијим, очекивали су од досељеника да им се прилагоде 
и сматрали их становницима другог реда. Овоме у прилог иде чињеница 
да је досељеницима продавана земља лошијег квалитета. То је Ада, или 
како се још зове Шести рејон, земља близу Дрине, склона поплавама, 
где су досељеници купивши земљу (врло јефтино) почели себи да зидају 
куће и стално се настањују. Ту су настањени само досељеници, већим 
делом Рађевци. Сећање једног од досељених Рађеваца, Грујице Митро-
вића, рођеног 1930. године у селу Ликодра, општина Крупањ, најбоље 
дочарава тај однос. Наиме, када су се доселили у Шести рејон и изгра-



23РЕЗУЛТАТИ ЕТНОГРАФСКИХ ИСТРАЖИВАЊА У МАЧВИ И ЈАДРУ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

дили куће, било је потребно увести струју за коју су сами морали да по-
ставе бандере. Међутим, чим би преко дана ископали рупе за бандере, 
оне би следећег јутра освануле затрпане, тако да је тај процес потрајао. 
Сами су морали и да асфалтирају пут који води до Шестог рејона, а када 
су га завршили и позвали Прњаворце на прославу, ови су се одазвали у 
веома малом броју.

Овај осећај супериорности староседелаца огледа се и у томе што све 
досељенике, без обзира да ли су дошли из Рађевине, Јадра, Азбуковице, 
или чак Босне, зову „Рађевцима”. Уз то, Прњаворци становнике суседног 
Новог Села, који припада Јадру, зову „гусани”, уз објашњење да им се 
врат издужио гледајући на мачванску страну.

Ипак, и поред свих тешкоћа у прилагођавању, с временом су скло-
пљена и нераскидива пријатељства између Мачвана и досељеника, која 
су у неким случајевима прерасла и у кумства.

Оно што Мачвани никако не могу да оспоре „Рађевцима”, то је 
њихова компактност, како уопште у животу, тако и у раду. Наиме, за 
„Рађевце” је карактеристичан колективни рад. Када један зида кућу, сви 
су ту да му помогну. Исто је и са другим пословима, као и приликом 
славља. Уопште, „Рађевци” су познати по богатим слављима која дуго 
трају, па су то једним делом прихватили и Мачвани. То се пре свега од-
носило на испраћаје у војску, који у Мачви нису толико прослављани, 
али су прихватили обичај досељеника да је прослава одласка у војску 
слична свадби, са шатрама, великим бројем званица и музиком.

Међусобна прожимања досељеника и староседелаца 
кроз обичајну праксу

Најјаснија слика међусобног прожимања може се стећи управо по-
сматрајући обичајне праксе. Бројна миграциона кретања, као и исто-
ријска збивања која су се одвијала у прошлости, утицала су на одржа-
вање, трансформацију и нестанак обичаја, веровања и народног ства-
ралаштва ових крајева. Током етнографског истраживања испитаници 
су повремено наглашавали промене које су и сами примећивали, али и 
учествовали у њима, и оне су данас у њиховом сећању. Праћење дина-
мике процеса трансформација и нестајања појединих обичајних пракси 
говори нам о генези данашњег обичајног понашања људи које посматра-
мо као синтетичко културно наслеђе.

Обичаји и веровања могу да се поделе на она у којима између Мачве 
и залеђа нема суштинске разлике и оне којима се још увек одликују само 



ЈЕЛЕНА ТЕШИЋ ВУЛЕТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

24

„брђани” или су специфични само за Мачване. Међутим, ни те разлике 
нису велике, већ се огледају само у појединостима. Све те сличности и 
разлике нам указују на схватање односа према досељеницима у Мачву и 
начину прихватања другости, а најбоље се могу објаснити описом поје-
диначних обичаја. у којима долазе до изражаја. 

Од годишњих обичаја забележени су елементи обичајне праксе ве-
зане за породичну славу, преславу, Божић и Ускрс.

Према етнографским подацима прикупљеним приликом истра-
живања, што се тиче породичне славе, обредни ритуал је скоро исти, 
осим у неким појединостима. Док је код Мачвана најчешће обичај да се 
славски колач ломи са свештеником, код досељеника је врло чест случај 
да се колач ломи са пријатељем или долибашом. Церемонијал почиње 
„уздизањем” или „напредовањем славе” тако што долибаша узима чашу 
вина и изговара здравицу у којој набраја све свеце који су у црквеном ка-
лендару обележени црвеним словом. Након тога, приступа се ломљењу 
колача. Приликом ломљења, четврто парче колача се полаже у сито, где 
је претходно стављен пешкир и разни дарови: јабука, ораси, шећер, суве 
шљиве. Те дарове из сита носи онај ко је са домаћином ломио колач. Цео 
овај обичај досељеници су задржали и у Мачви.7

Веома је занимљив случај са преславама. Наиме, сви досељеници 
су задржали преславе из свог завичаја, док, рецимо, прњаворске прес-
лаве (Тројице и Св. Илију) не преслављају. Постоји и извесна разлика 
у обележавању преслава. Код досељеника се и за преславу спрема ко-
лач као за славу. Тог дана код њих долази свештеник и свети преслав-
ску водицу, ломе колач и пале свећу, све исто као за славу. У Прњавору 
је Св. Тројица сеоска слава, а Св. Илија црквена. Према речима Петра 
Живковића (рођен 1939. године у Прњавору), његова породица је раније 
преслављала обе преславе и тада су долазили сви рођаци и пријатељи из 
других околних места на ручак, као и за славу. Прве деценије 21. века, 
почели су да преслављају само Св. Тројице и тада позивали госте, док је 
Св. Илија остала само црквена слава. Тада се угосте само они који дођу 
у Прњавор због вашара, али се не прави славски ручак.

Према речима казивача, у прослави Божића и Ускрса нема никакве 
разлике, осим што Мачвани ускршња јаја фарбају на Велики петак, а 
Рађевци на Велики петак ништа не раде (чак се ни кафа не кува), а јаја 
фарбају на Велику суботу.

7 ʅʘʿʯʝʰ˂ʝ ʩʣʘʚʝ ʜʦʩʝˀʝʥʠʢʘ ʩʫ ʉʚ. ɱʦʚʘʥ, ʉʚ. ʅʠʢʦʣʘ ʠ ʧʦʩʝʙʥʦ ʉʚ. ʊʨʠʬʫʥ ʢʦʛʘ ʩʣʘʚʝ 
ʠʩʢˀʫʯʠʚʦ ʜʦʩʝˀʝʥʠʮʠ, ʠ ʪʦ ʫ ʇʨˁʘʚʦʨʫ ɺʘʩʠ˂ʠ, ɱʦʚʘʥʦʚʠ˂ʠ, ʇʘʥʠ˂ʠ ʠ ʊʘʜʠ˂ʠ.



25РЕЗУЛТАТИ ЕТНОГРАФСКИХ ИСТРАЖИВАЊА У МАЧВИ И ЈАДРУ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Од обичаја из животног циклуса прикупљени су подаци за обичаје 
везане за свадбу, смрт и рођење детета.

Што се тиче склапања брака и женидбених обичаја, они су скоро 
исти. У Мачви, као и у Азбуковици, Рађевини и Јадру, у прошлости су 
била два начина склапања брака: по договору и отмицом. Познато је 
да су у прошлости главну реч у склапању брака имали родитељи који 
су својој деци бирали брачног друга и међусобно се договарали. Главну 
улогу у оваквом начину склапања брака имале су и тзв. „проводаџије” 
које би процењивале који младић и девојка би били једно за друго, оби-
лазиле обе куће и преносиле поруке док се не уговори састанак заинте-
ресованих страна. 

Пример брака склопљеног преко „проводаџије” је брак Милене 
Живковић (девојачко Марковић) и угледног трговца Ђорђа Живковића 
из Прњавора. Милена је рођена 1911. године у Свилеуви (Коцељева). 
Завршила је Домаћичку школу у Футогу, а отац Милорад Марковић 
био је председник Земљорадничке задруге и народни посланик. Према 
њеном казивању, у разговору обављеном 1991. године, девојке су по-
чињале да посећују прела и посела од 16 17. године. Ту су се младићи 
и девојке упознавали, гледали и хватали у коло до онога ко им се свиђа. 
Све то су посматрали родитељи који су се распитивали о породицама, а 
било је и проводаџија. Будући да је била из угледне породице, Милена 
је поред посела и вашара посећивала и шабачке балове. Одлазила је код 
рођака Синошевића у Шабац, који је био пријатељ Ђорђа Живковића, из 
угледне мачванске породице, и приликом једне Миленине посете их је 
упознао. Како су се допали једно другом, после извесног времена Ми-
ленини родитељи су дошли у Прњавор код Ђорђевих „да гледају кућу”, 
тј. да процене имовно стање будућег младожење. Након тога, како је 
Свилеува била далеко, у Шабац су дошли свекар и свекрва да је „ка-
паришу” и том приликом јој дали дукат. Као знак да прихвата капару, 
Милена је даривала свекра (кошуљу у пешкиру) и свекрву (прегачу, блу-
зу и скуте). Како су у Шабац дошли санкама и коњима јер је био снег, 
Милена је морала и на коње да завеже пешкире, као знак да је капари-
сана. Након тога, обављена је веридба код Милениних у Свилеуви, на 
коју су дошли младожења и 50 чланова родбине. Милена је морала да 
дарује све који су дошли, а младожењу највише, као и да спреми дар за 
свекра и свекрву. За веридбу је добила наруквицу („брезлетну”) од црве-
ног, жутог злата и платине и комплет прстен и огрлицу са медаљоном 
(„коље”). Прстен и медаљон су били од злата и платине са уметнутим 
брилијантима. Тог дана уговорена је и свадба за 19. мај 1929. године. На 
дан венчања, осим накита који је добила, Милена је, будући да потиче 



ЈЕЛЕНА ТЕШИЋ ВУЛЕТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

26

из имућније породице, носила белу венчаницу и вео. Подразумевало се 
да девојка доноси у нову кућу „мираз”. Према Милениним речима, „ми-
раз” је подразумевао када девојка донесе новац. Са друге стране, „дар” 
или „намештај” подразумевао је кревет, орман и девојачку шкрињу са 
њеном спремом – душек, јастуци и јоргани (губери) које је сама ткала. 
Милена је у мираз донела око 100.000 тадашњих динара у новцу, а као 
дар стилску собу Луј XIV купљену у Земуну и вредну 25.000 динара, ду-
шеке, атласне јоргане, тепих од смирне, јастуке, и уз то поклоне свекру, 
свекрви, деверу и јетрви. 

Подразумева се, код сиромашнијих прилике су биле нешто друга-
чије. Станојка Кулезић (девојачко Гарабиљевић) из Прњавора, рођена 
је 1920. године, а свог будућег супруга Стојана Кулезића је знала од ра-
није јер су били „пријатељи”. Симпатисали су се, а родитељи су се већ 
знали, тако да је народ причао да ће се узети. Стојанова мајка је дошла 
у Станојкину кућу и као капару донела дукат. Две недеље након тога, 
25. новембра 1945. године, венчали су се. У мираз је донела шкрињу са 
девојачком спремом.

Отмица као други начин склапања брака, дешавала се обично 
када младић запроси девојку, али му је њени родитељи не дају. Тада 
се младић и девојка тајно договоре, па је момак „украде”. Углавном 
се дешавало у току ноћи и то без знања родитеља или им се евенту-
ално наговештавало. Као знак да је девојка доведена, обично су биле 
њене ципеле испред момачке собе. Када младић доведе девојку, то се 
објављивало пуцањем из пушке и за младића се говорило да се оже-
нио, а за девојку да се удала. Тада већ рођаци и пријатељи долазе „на 
честитање”, што може потрајати и неколико дана. Након тога иде се 
„у пријатеље”, и то прво с младожењине стране. После крађе девојке, 
потребно је да прође више времена да се њени родитељи одљуте, па је 
они први морају посетити ради измирења (Ђурђев 1988, 24–25). Ова-
кав начин склапања брака могућ је чак и крајем 20. века, с тим што 
разлог најчешће није неслагање родитеља, који се заправо више и не 
питају нити учествују у избору, већ у највећем броју случајева девојка 
остане у другом стању. 

Свадбе у Мачви обично трају три дана. Дан пред свадбу, уколико 
је реч о отмици, млада обично одлази својој кући да се спрема. Већ то 
вече у младожењиној кући почиње весеље. Тада је тзв. „момачко вече” 
и долазе његови пријатељи. Сутрадан на дан свадбе, сватови се окупе 
у младожењиној кући, након чега се иде по младу, у чијој кући је та-
кође весеље. После послужења креће се са младом у општину, а затим у 
цркву где се обавља венчање. Када се ова церемонија заврши, иде се „у 



27РЕЗУЛТАТИ ЕТНОГРАФСКИХ ИСТРАЖИВАЊА У МАЧВИ И ЈАДРУ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

вожњу”, тј. у обилазак неколико суседних села. Затим се долази у младо-
жењину кућу, а онај који први дође и најави долазак сватова, добија дар 
(ћебе, кошуљу и сл.). Први дан на весељу није присутан нико са младине 
стране (евентуално неко од млађих). Други дан долазе „повођани”, тј. 
младина родбина и пријатељи, а поред њих опет и сватови од претход-
ног дана. Трећи дан је намењен „редарима” и „ашчијама” који су по-
магали око организације весеља и припреме и служења хране. Тада се 
они веселе, а домаћини их служе. Тиме је свадбено весеље завршено. У 
новије време, од почетка 21. века, прославе венчања се највећим делом 
обављају у ресторанима са посебним салама намењеним за велике про-
славе. Углавном се задржао обичај одласка по младу, након чега следи 
црквено венчање, а потом се одлази у ресторан где се обавља грађанско 
венчање са матичарем. 

У Рађевини и Јадру било је одређено време за склапање брака. Пре-
ма сећању поменуте Росе Петровић, а за период до 50-их година 20. века 
каже следеће: „Ко се испроси о Малој Госпојини и уда до Митровдана, 
то је”. После више нема свадбе до следеће године у исто време. Према 
њеним речима, славље је трајало доста дуго. Чак и по месец дана после 
свадбе праве се ручкови у ту част. Од Божића до Часног поста иде се у 
„пријатеље” и то прво са девојачке стране иде двадесеторо и носе велики 
хлеб као за славу и печену свињу. Тада иду отац и мајка младини са род-
бином, али само старији (чиче, стрине, тетке и сл.). Када седну за ручак, 
очеви изломе колач, изљубе се и постану прави пријатељи. После седам 
дана, код младиних долази двадесет једно са младожењине стране (увек 
једно више) који такође носе велики хлеб и печено прасе. И овде очеви 
изломе колач и изљубе се. Овом приликом иду и млада и младожења, 
као и остали млади и стари.

Већи део ових обичаја је изобичајен. Сви досељеници су прихватили 
свадбу каква је у Мачви. 

Заједничко и Мачванима и досељеницима јесте да су главне лич-
ности на свадби кум, стари сват, девер и чауш. Њихова улога је такође 
идентична, осим улоге кума. Наиме, и код једних и код других кум је 
главни и има највећи материјални издатак, док у Рађевини кум као цен-
трална личност додатно бива дариван. Такође, док је код Мачвана стари 
сват обично неко од пријатеља, код Рађеваца је неко из фамилије.

Раније, досељеници су доводили своје старе кумове из завичаја. 
Међутим, с временом је то постало отежано услед удаљености, уз бла-
гослов старог кума биран је нови у Мачви. То је могао бити опет неко од 
досељеника, али све више се за кумове узимају староседеоци. Уколико 
је кум Рађевац из старог краја, обичај око даривања кума одвијао се као 



ЈЕЛЕНА ТЕШИЋ ВУЛЕТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

28

у Рађевини, али ако је кум Мачванин, онда би све ишло по мачванским 
обичајима.

У обичајима око рођења детета нема скоро никакве разлике. Прва 
сличност је да се у оба краја предност даје мушком наследнику који 
остаје као чувар огњишта, док је женско дете рођено да само себи бира 
дом. Зато се рођење мушког детета обезбеђује унапред вршењем разних 
магијских радњи, као што је, на пример, давање невести мушког детета 
„накоњчета” по доласку у младожењину кућу после венчања. Овај оби-
чај је очуван у оба краја.

Познато је да су се раније порођаји обављали код куће. Због тога су 
постојале одређене жене које су биле спретне да одсеку пупак и окупају 
дете. Са пупком су постојале различите радње. Неки би га стављали под 
праг како би дете било везано за кућу, неки би правили платнени уши-
вак у који би стављали пупак, а затим би га младићи носили уз себе, по-
себно у војсци „да га чува од метка”. Пупчана врпца, посебно од мушког 
детета, такође се чувала у кући ради берићета. Пажња се посвећивала 
и кошуљици. Она би се осушила, чувала и давала војнику када пође у 
војску или би се сачувао комад кошуљице, славског колача и свеће и то 
се носило као амајлија. 

Када се жена породи, и данас се, као и у прошлости, прво доносе 
мале бабине. У Рађевини, у вуненој торби носило се следеће: погача, 
пита, бушени колачић и кувана кокошка која је обавезно с главом. У Аз-
буковици, по сећању Росе Петровић (рођена 1924. у Чавићима, општина 
Велика Река), носиле су се лепиње и то за дечаке шупље у средини. У 
Прњавору се на мале бабине носи погача, печено пиле и вино, са белим 
луком и црвеним кончићем. У новије време доноси се и оделце за бебу, 
играчкице и сл.

Важан моменат је и прво шишање детета. Оно се обављала пре на-
пуњене прве године јер не ваља да рођена коса стоји дуго. Та коса би 
се увијала у гужву и стављала на дрво које рађа да би дете имало свој 
подмладак.

На основу исказа неколико испитаница закључујемо да је у свако-
дневној пракси посебна пажња била посвећивана деци која имају неке 
страхове, као и девојчицама у пубертету. За децу која имају страхове, 
жене би прибегавале „саливању страве”. Један од начина је био да се у 
воду у којој се дете купа дода мало жара. Други начин је био да се вода 
сипа у посуду, у њу дода кашика жара, слово и кончић са кошуљице 
(„белег”), а потом се гледа шта се у води оцртава, јер би се по веровању 
оцртало оно од чега се дете уплашило. У воду се дода и нека пара, а за-
тим се све баци преко куће, па где падне ту се закопа, како би се закопао 



29РЕЗУЛТАТИ ЕТНОГРАФСКИХ ИСТРАЖИВАЊА У МАЧВИ И ЈАДРУ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

и дечји страх. Цео поступак морао је да се ради док се „сунце не смири”, 
петком и уторком, јер се веровало да то одстрањује све могуће гатке. 
Већ од средине 20. века ова пракса се постепено губи.

Крштење детета се обавља или у цркви или поп долази у кућу. Пре-
ма подацима забележеним током мог истраживања, код Мачвана, ако 
је крштење у кући, присуствовала су оба родитеља, а ако је у цркви, 
не иде мајка. Како је крштење обављано у року од шест недеља након 
дететовог рођења, овај обичај се дуго задржао, вероватно из веровања 
(које је проистекло из црквених прописа) да жена шест недеља после 
порођаја, као нечиста, не сме да улази у цркву. Са друге стране, према 
речима казивача, у Рађевини је био обичај да, када је крштење у кући, 
родитељи не присуствују, већ излазе напоље и обилазе три пута око куће 
да би дете брже проходало. Доласком у Мачву обичај је модификован, 
па свештеник, а за њим кум са дететом, обилазе три пута око стола. У 
новије време, и код староседелаца и код досељеника приметно је да се 
више не поштује период од шест недеља као обавезан за крштење, а на 
то је у знатној мери утицало исељавање и рођење деце у иностранству, 
те повратак у домовину где се обавља крштење. У том смислу, промена 
је и у томе да оба родитеља присуствују крштењу.

Заједничко у оба краја јесте да се дете стављало у очеву белу кошуљу 
да би „вазда било у очевој заштити” (Ђурђев 1988, 18). Такође, у оба 
краја кум се ничим не служи док се обред крштења не заврши да дете не 
би имало кварне зубе.

Док се у Прњавору, и Мачви уопште, за крштење прави славље које 
траје један дан и на које се позивају само најближи рођаци и пријатељи, 
у Рађевини и Јадру се за крштење праве велика славља која трају по 
два дана (као свадбе) и на која се позивају сви ближи и даљи рођаци, 
суседи и пријатељи. У почетку, дошљаци су се већином прилагодили ма-
чванским обичајима око крштења. Међутим, крајем 20. века све више се 
примећује повратак традицији.8

Обичаји везани за смрт почињу оног тренутка када неко умре. От-
варају се врата од куће, као и капија на дворишту, огледала и ТВ се пре-
кривају како се неко не би погледао у огледало, што би изазвало смрт 

8 Тако, на пример, Радоје Дамјановић (рођен 1938. у Бањевцима, одакле је прво оти-
шао у Крупањ, а затим 1961. године када је добио посао у пошти, дошао у Прњавор) 
и његова жена Милена Дамјановић (рођена у Рибарима – Мачванка) крштење ћерке 
(рођене 1966. године) су прославили по мачванском обичају. Међутим, за унукино кр-
штење (рођене 1991. године) правили су велико славље на које су дошли ближи и даљи 
рођаци и пријатељи, како из Рибара и Прњавора, тако и из Рађевине. Овај случај је још 
занимљивији ако се узме у обзир да им је зет Прњаворац, тј. Мачванин.



ЈЕЛЕНА ТЕШИЋ ВУЛЕТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

30

још некога из куће. Најважније је покојника окупати, а то не раде они 
који су му најближи род. Мртвацу се руке вежу пешкиром, уста мара-
мом, а ноге црвеним концем. У сандук, који су раније правили сељаци, 
а данас се купују у наменским радњама за погребну опрему, прво се 
стави шушка, па поњава, чаршав и ћилим, као и јастуче. Поред тога што 
га обуку, одећу коју је највише волео ставе му под главу. Обичај је да 
мртвац пре сахране преноћи у кући. Тада родбина и пријатељи целу ноћ 
седе и „чувају” мртваца. На мртваца се стављају паре, али не иду све у 
раку, већ се оставе домаћину да би се помогао. Раније су жене доносиле 
босиљак, цвеће и свећу. Негде од 1945. године почело је да се доноси 
све више дарова (кафа, шећер и сл.) и више новца. У новије време се 
више даје новац. Када се покојник износи из куће, износе га синови, ако 
нема синове, зетови, нећаци, најближи род. Након сахране, неопходне 
су још три даће: четрдесет дана („душно”), шест месеци и годину дана. 
Једна даћа мора бити посна. Људи који помажу око организације сахра-
не, „ашчије” не смеју ништа да раде око мртваца из хигијенских разлога. 
Такође, уколико је неко био ашчија на сахрани, не може у скорије време 
да буде и на свадби. 

Закључак

Сумирајући резултате могло би се рећи да истраживање украша-
вања невесте није довело до жељених резултата. Ипак, приликом ис-
траживања обављени су и разговори са власницима златарских радњи у 
Шапцу и том приликом прикупљени су значајни подаци који се односе 
на историјат златарства, с тим што ће ти резултати бити тема посебног 
рада.

Етнографска истраживања Мачве и Јадра показала су, пре свега, да 
пресељавања Рађеваца, Азбуковчана и Јадрана, као „брђана” сточара, у 
Мачву, тј. мачванску равницу доводе до прилагођавања новој средини и 
променама које при томе настају.

Први облик прилагођавања, тј. прилагођавање географским услови-
ма, огледа се најпре у променама занимања. Сточарство као традици-
онални облик занимања досељеног становништва напушта се у Мачви 
и, у складу са средином, замењује земљорадњом. Међутим, како земља 
коју су досељеници куповали није најбољег квалитета, а и не достиже 
земљишни минимум, земљорадња им није једини начин привређивања. 
Управо због тога што су имали мање земљишне поседе од староседе-



31РЕЗУЛТАТИ ЕТНОГРАФСКИХ ИСТРАЖИВАЊА У МАЧВИ И ЈАДРУ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

лаца, досељеници су лакше долазили до посла у индустрији (Шабац, 
Лозница). Осим тога, како су у својој матици били успешне занатлије, 
ту традицију задржавају и доласком у Мачву обезбеђујући себи додат-
на средства за живот. Од занатлија највише је зидара, али и бојаџија, 
млинара  Велики број досељеника је запослен и у другим професијама 
(поштари, учитељи, трговци, свештеници итд.), али их углавном нема на 
водећим положајима.

Стиче се утисак да се, не прихватајући земљорадњу као приоритет-
ни и једини облик привређивања у овој области, нису у потпуности при-
лагодили новој средини. Међутим, то се може приписати и савременом 
начину живота у коме је већини циљ да још једним занимањем дође до 
допунских средстава за живот. Појава ових радника – сељака све је више 
присутна и међу самим Мачванима.

Заступљено је и етничко и социјално прилагођавање. Наиме, и овим 
истраживањем је потврђена претпоставка о далеко снажнијем утицају 
староседелаца на досељенике и то првенствено у сфери обичајног живо-
та. То се пре свега односи на обичаје о крштењу (прихватили су од ста-
роседелаца да, када је крштење у кући, присуствују и родитељи, а свеш-
теник и кум обилазе три пута око стола), затим у свадбеним обичајима 
(прихватили су све, а пре свега да свадбе трају знатно краће – три дана) 
и на крају, неке од елемената у посмртном ритуалу (пре свега обележа-
вање задушница, „помињање” покојника годину дана уместо 40, излазак 
на гробље другог дана Ускрса  „побусани понедељак” итд.).

Међутим, досељеници ипак задржавају и неке своје елементе, и то 
првенствено у славским обичајима (ломљење колача са свештеником 
или пријатељем, присуство „долибаше”, „уздизање” славе, стављање 
четвртог парчета колача у сито у коме су и други дарови које носи онај 
који је са домаћином ломио колач), затим у обележавању преславе, при 
чему не обележавају мачванске преславе, већ су задржали преславе 
својих родних села са свим тамошњим елементима прославе – свећа, 
колач као славски, и на крају у прослављању свадбе задржали су један 
свој елемент, а то је да ако је кум из старог краја, онда он бива дариван.

Стриктно придржавање својих обичаја омогућено је захваљујући 
следећим факторима: доласком у равномерним таласима, близином за-
леђа одакле потичу и сталним одржавањем веза са завичајем. Везе са за-
вичајем се могу одржавати више пута годишње, о разним празницима, а 
осим тога, Ђорђе Врачевић из Прњавора је у Цулинама, одакле је родом, 
основао тзв. „цулинске сусрете” који се одржавају сваке године, треће 
суботе у мају када се окупљају сви исељеници.



ЈЕЛЕНА ТЕШИЋ ВУЛЕТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

32

С друге стране, и сами досељеници су успели да наметну старосе-
деоцима неке елементе из својих обичаја, као на пример у посмртним 
обичајима (доношење дарова на даћу: кафа, шећер, цигарете и сл.). Ути-
цали су да се организују велика славља, посебно приликом испраћаја у 
војску, када су се правила весеља попут свадбених (са шатром, музиком 
и великим бројем званица). Укидањем обавезног служења војног рока 
овај обичај је нестао. Могло би се рећи да је замењен прославом пуно-
летства, с тим што се наведени обичај не може приписати ни једнима ни 
другима, јер се почетком 21. века усталио као опште место.

Као последица ових, као и свих других метанастазичких кретања, 
јављају се и укрштања бракова. Она су у почетку била ретка, чак су пре-
скакала прву генерацију досељеника, да би са сваком наредном генера-
цијом постајала све чешћа појава.

Будући да обе групе припадају патријархалним срединама, мушка-
рац је глава породице. Услед тога се и цео живот у кући одвија по муш-
кој линији. Уколико је муж Мачванин, а жена Рађевка, сви обичаји у 
кући ће се одвијати у складу са мачванским обичајима и обратно.

Да су временом Мачвани у великој мери прихватили досељенике 
и почели да их цене, потврђују и речи једног од угледних Прњавораца, 
староседеоца Петра Живковића који говорећи о разлици између Мачва-
на и досељеника истиче да су досељеници „отворенији, међусобно веза-
нији, више се друже, срдачнији, вреднији и толерантнији, док су са дру-
ге стране Мачвани доста прорачунати, али у целини еманципованији”.

Резултати овог истраживања могу се сматрати важним у контексту 
културног наслеђа. Они допуњују постојећу етнографску грађу о истра-
живаним темама, али уједно говоре о континуитету појединих култур-
них појава. С друге стране, један део етнографских података говори о 
дисконтинуитету, о културним трансформацијама. Свеукупно, при-
купљена етнографска грађа доприноси контекстуализацији музејског 
материјала и пружа додатне дискурсе његове интерпретације у контек-
сту очувања културног наслеђа.

Литература

Васиљевић, Миливоје. 1982. „Мачвани у најстаријим пописима – При-
лог проучавању порекла становништва Мачве”. Годишњак Међу-
општинског историјског архива, 16: 130–145.



33РЕЗУЛТАТИ ЕТНОГРАФСКИХ ИСТРАЖИВАЊА У МАЧВИ И ЈАДРУ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Васиљевић, Миливоје. 1983. „Мачвани у најстаријим пописима – При-
лог проучавању порекла становништва Мачве”. Годишњак Међу-
општинског историјског архива, 17: 215–253.

Васиљевић, Миливоје. 1984. „Порекло становништва Мачве”. Годишњак 
Међуопштинског историјског архива, 18: 351–387.

Васиљевић, Миливоје. 1985. „Порекло становништва Мачве”. Годишњак 
Међуопштинског историјског архива, 19: 351–373.

Владић-Крстић, Братислава. 1995. Сеоски накит у Босни и Херцеговини у 
XIX и првој половини XX века, Књига II. Београд: Етнографски музеј.

Ђурђев, Александар. 1988. Рађевина – обичаји, веровања и народно ства-
ралаштво. Крупањ: Дом културе Политика. 

Милојевић, Боривоје. 1913. „Рађевина и Јадар – антропогеографска ис-
траживања”. Српски етнографски зборник, 20: 634–936 .

Милојевић, Мирослав Д. 1962. Мачва, Шабачка Посавина и Поцерина – 
привредно географска проучавања. Београд: Научно дело. 

Николић – Стојанчевић, Видосава. 1975. Рађевина и Јадар у необјавље-
ним рукописима Цвијићевих сарадника. Београд: Српска академија 
наука и уметности.

Радовић, Босиљка. 1953. „Женска народна ношња у Мачви и Поцерини”. 
Гласник Етнографског музеја, XVI: 7–47.

Тешић, Јелена. 2003. Невестински накит код Срба у XIX и првој полови-
ни XX века. Београд: Етнографски музеј.

Испитаници:

Петар Живковић – рођен 1939. године у Прњавору
Милена Живковић – рођена 1911. у Свилеуви (Коцељева), удата у Прњавор
Роса Петровић – рођена 1924. у Чавићима (Велика Река), удата у Прњавор
Станојка Кулезић – рођена 1920. у Прњавору
Радоје Дамјановић – рођен 1938. у Бањевцима (Крупањ), досељен у 

Прњавор
Грујица Митровић – рођен 1930. у Ликодри (Крупањ), досељен у Прњавор
Драги Врачевић – рођен 1933. у селу Цулине (Мали Зворник), досељен 

у Прњавор
Милена Дамјановић – рођена 1952. у Рибарима
Мирослав Јаковљевић – свештеник, рођен у Узовници (Љубовија), до-

сељен у Прњавор
Добрија Моравчевић – рођена 1929. у Крупњу, удата у Прњавор
Славка Крсмановић – рођена 1927. у Прњавору
Породица Поповић – из Очага



ЈЕЛЕНА ТЕШИЋ ВУЛЕТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

34

Породица Исаковић – Ново Село, Шабац
Биљана Бошковић – рођена 1959. у Лозници
Јованка Радичевић – рођена 1951. у Бањи Ковиљачи

Jelena Tešić Vuletić

RESULTS OF ETHNOGRAPHIC RESEARCH 
IN MAČVA AND JADAR

Summary

Since its establishment, one of the main tasks of the Ethnographic Museum in Bel-
grade has been team and individual ethnographic research, with the aim of studying and 
collecting objects for the Museum’s collections. The results of all research are valuable for 
further study and monitoring of social changes, and the acquired objects are valuable for the 
preservation of cultural heritage, as well as for informing the public through thematic and 
study exhibitions. This time, the results of the research conducted from 2017 to 2022 will 
be presented. The basic topics were jewellery and decoration of the bride, as well as hygiene 
and cosmetics. During the research of these topics, in conversations with the local people, 
they often turned to the demographic structure and customary practice related to weddings 
and the birth of children, as well as customs from the annual cycle, so these results will be 
presented in this paper. The results of these surveys were supplemented by the results of 
individual surveys of Mačva conducted in the early 1990s, which enabled additional moni-
toring of changes.

Keywords: jewellery, decoration, hygiene, cosmetics, demographic structure, custom-
ary practice

Примљено: 17. 9. 2025. 
Прихваћено: 9. 10. 2025.



 
Оригинални научни рад	 316.334.55(497.11)"20" 

 

Милош Матић*  
Етнографски музеј у Београду 
ORCID 0009-0002-2647-1698

ПРАЗНО СЕЛО: ДРУШТВЕНО И ЕКОНОМСКО СТАЊЕ 
У ПИРОТСКИМ И КЊАЖЕВАЧКИМ СЕЛИМА 

НА ПОЧЕТКУ 21. СТОЛЕЋА

Савремени живот села у већем броју региона у Србији се може 
окарактерисати у најмању руку као суморан. Овакво поимање живота 
у селима Србије на почетку 21. столећа изгледа парадоксално с об-
зиром на нагли економски развој тих села у периоду социјалистичке 
изградње после Другог светског рата. У тим селима је, супротно очи-
гледним економским факторима који су деловали позитивно, остао 
велики број напуштених и старачких домаћинстава. У овом раду се, 
кроз резимирање досадашњих резултата истраживања, разматрају по-
следице таквог историјског стања, као и фактори који су утицали на 
то да последица економског развоја буде управо „празно село”. На-
даље, у раду се разматра и стање у таквим селима на самом почетку 
21. столећа и економско-социјални фактори и механизми који утичу 
на то да и поред јасних економских предности изостане ревитали-
зација таквих села. Примарни приступ теми у овом раду је економ-
ско-антрополошки. Анализа проблема опустелих села заснована је 
превасходно на истраживањима која сам спровео у селима у околини 
Пирота и Књажевца, а делом и на етнографским подацима из реле-
вантне литературе.

Кључне речи: економија сељаштва, девастација, развој, напуштена 
домаћинства, повратак, рационално мишљење, аграрно предузетништво.

* milos.matic@etnografskimuzej.rs



МИЛОШ МАТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

36

Уводно разматрање

Током етнографских истраживања спроведених у селима у источној 
Србији у периоду од 2003. до 2008. године неминовно сам био у прили-
ци да се нађем у већем броју села која заиста изгледају пусто и суморно. 
Реч је, свакако, о тзв. празним и (или) старачким селима.1 Први општи 
визуелни доживљај који се стиче у таквим селима јесте одсуство савре-
мене инфраструктуре, оронула традиционална архитектура уз тек поне-
ки скорије грађени објекат, велики број напуштених домаћинстава које 
власници или наследници евентуално обилазе неколико пута годишње, 
давно затворена школа и црква (уколико је има у селу), запарложене 
њиве и баште, те немогућност да се сретне становник који има мање од 
40 или 50 година. Фактори пражњења и сенилизације тих села, и уопште 
села у пасивним регионима Србије, до сада су у литератури разних 
друштвено-хуманистичких дисциплина небројено пута разматрани и 
синтетизовани. Највећи број тих фактора везује се за репресиван однос 
државе према сељаштву, однос који је проистекао из идеолошки дири-
гованих стремљења ка изградњи социјалистичког друштва након Другог 
светског рата.

Апсолутна доследност у деловању тих фактора претпостављено би 
довела до потпуног напуштања села, што се у реалности није догоди-
ло. Погрешно је мислити да је социјалистичка власт имала искључиво 
негативан став према селу и сељаштву и да је хтела да га уништи по 
сваку цену. Руралног егзодуса јесте било и те миграције су биле ма-
совне, посебно из села која се налазе у тзв. пасивним крајевима, али 
је погрешно уопште и очекивати да ће целокупно становништво прећи 
да живи у градовима. С друге стране, и сама држава, суочена с многим 
практичним проблемима, престала је да експлицитно поспешује масо-
ван прелазак сељачког становништва у градове. То нас заправо доводи 
до основне теме овог рада, а то је феномен празног или старачког села 
као насеобинског ентитета који се налази на маргини. Такво село ле-
витира између потпуног напуштања (било одласком преосталог станов-
ништва, било његовим природним изумирањем) и потпуног замирања с 

1 Под празним селима не подразумевам ненастањена села, већ она која је напустила 
већина становника, односно преко 60 или 70 процената становника. Како су процеси 
друштвене трансформације били такви да су села напуштали најчешће млади људи, 
пражњење села је пратила и њихова сенилизација, односно просечна старост станов-
ништва тих села прелази 50 или 60 година. Због тога се термини „празно село” и „ста-
рачко село” у великом броју случајева могу користити као синоними.



37ПРАЗНО СЕЛО: ДРУШТВЕНО И ЕКОНОМСКО СТАЊЕ У ПИРОТСКИМ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

једне стране, и потенцијалне ревитализације која има своје исходиште 
у савременим пољопривредним тенденцијама превасходно заснованим 
на тези о производњи органске и здраве хране, с друге стране. Намера 
овог рада ипак није да директно супротставља раније потезе државе који 
су били на штету и у корист сељаштва, нити желим да расправљам о 
специфичним ефектима позитивних корака државе, већ бих се осврнуо 
на ситуацију у таквим селима с почетка 21. столећа и на потенцијалне 
могућности искоришћавања њихових ресурса.

Рад је заснован на сопственим обимним етнографским истражи-
вањима спроведеним у селима у околини Пирота и Књажевца,2 као и у 
та два града. Током истраживања превасходно је коришћен интервју с 
отвореним питањима, што је омогућило постављање великог броја по-
тпитања и захтева за разјашњењем ставова испитаника. Интервјуи су 
вођени с испитаницима различитог узраста, од најстаријих до оних који 
су још увек били у средњој школи.3 Због тога се поуздани етнографски 
подаци односе на период од средине 20. столећа до првих година 21. 
столећа. Један део етнографских података прикупљен је посматрањем. 
Стање у истраживаним селима разматрам у оквирима теоријских кон-
цепција економске антропологије (Матић 2009б, 23–82) и антрополош-
ких схватања друштвених и економских процеса у сељаштву. Намера 
нам је да анализирамо реално стање у селима, онакво какво је било на 
самом почетку 21. столећа, узимајући у обзир процесе током друге по-
ловине 20. столећа, без пледирања за неким развојним политикама или 
стратегијама.

2 Етнографско истраживање је у околини Пирота обављено у селима Обреновац, Чи-
ниглавци, Срећковац, Пољска Ржана, Суково, Мали Јовановац, Велико Село, Планини-
ца, Темска, Орља, Базовик, Покревеник, Добри До, Рудиње, Сопот, Црноклиште, Осма-
кова, Враниште, Церова, Гостуша, Паклештица, Барје Чифлик, Гњилан, Камик, Присјан 
и Расница и у самом Пироту. У околини Књажевца етнографска истраживања су обавље-
на у селима Зоруновац, Булиновац, Штипина, Доње Зуниче, Потркање, Подвис, Доња 
Каменица, Горња Каменица, Вина, Бучје, Бели Поток, Штрбац, Дебелица, Старо Корито, 
Јелашница, Црни Врх, као и у самом Књажевцу.

3 Разговори с млађим испитаницима вођени су у селима која су уз градове и која су 
витална.



МИЛОШ МАТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

38

Друштвено-политички контекст друге половине 
20. столећа

У првој половини 20. столећа – иако често наилазимо на представе 
о незавидном положају сељаштва у том периоду (видети: Исић 2001) – 
сељаштво у Србији почело је постепено да се трансформише у тржиш-
ног произвођача хране, посебно с нарастањем потреба урбаних насеља 
којих је у Србији било све више и која су била све већа. Многа села, 
најпре у околини Београда, а потом и других урбаних центара, своју 
пољопривредну производњу почела су да усмеравају ка локалним тр-
жиштима, а појединачна сељачка домаћинства су почела да се упуштају 
у трансформацију од аутаркичне ка тржишној економији (Lutovac 
1962b; Вукосављевић 1983, 285–304). Али таква протогенеза процеса 
транзиције од сељачке ка тржишној економији, процеса заснованог на 
реалним економским принципима, у Србији је нагло прекинута обим-
ном девастацијом читаве Југославије у Другом светском рату и потом 
проглашеном социјалистичком револуцијом. На економски неповољан 
послератни положај српских села надовезала се идеологија која у неким 
својим сегментима није била наклоњена сељаштву, почевши од идеје 
да оно није у стању да спроведе социјалистичку револуцију, већ је то 
„привилегија” радничке класе. Стога и не чуди што су неки политич-
ки поступци нових власти били експлицитно или латентно штетни за 
сељаштво. 

Велики удар на сељаштво извршен је аграрном реформом која је у 
два наврата драстично редуковала величину поседа, који на крају није 
могао бити већи од 10 хектара. Посед те величине, с обзиром на тех-
нолошки развој ондашње пољопривреде, био је довољан само за одр-
жавање једне инокосне или мале проширене сељачке породице. Огра-
ничавање величине земљишног поседа има и свој симболички значај 
јер је поседовање земље за сељаштво било симбол слободе, посебно од 
укидања старих феудалних односа наовамо (Mendras 1986, 218–221). 
Одређивање земљишног максимума, међутим, није био једини напад на 
земљу сељака, па и уопште на њихову имовину, већ је њихов економски 
положај додатно отежан присилним откупом и присилном колективиза-
цијом, односно присилним уласком у земљорадничке задруге (Митро-
вић 1998, 204–222).

Када се овоме дода нагли развој индустрије и отварање великог броја 
радних места – које је сељаштво углавном видело као спас од мукотрп-
ног пољопривредног рада, као одлазак у „бели свет” који стоји наспрам 



39ПРАЗНО СЕЛО: ДРУШТВЕНО И ЕКОНОМСКО СТАЊЕ У ПИРОТСКИМ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

њиховог „црног света” (Halpern 1973, 13) – и систем образовања у пот-
пуности прилагођен урбаном друштву (Митровић 1998, 303), сасвим је 
разумљиво што се као последица таквог односа државе према сељаштву 
јавља масован рурални егзодус, посебно из оних села која су удаљенија 
од градова и која су и иначе била сиромашна. Тако у највећој мери и 
настају празна или старачка села. Андреј Симић је (Simić 1973, 74–82), 
с друге стране, дао веома добар преглед индивидуалних мотивационих 
фактора који су утицали на сељаке да пређу у градове. Ти индивиду-
ални мотиви у суштини представљају рефлексију општег неповољног 
економског и социјалног стања у српским селима после Другог светског 
рата, као и општу представу српског сељаштва о животу у граду. Међу 
индивидуалним мотивима миграције које Симић наводи доминирају 
непродуктивност земље, беспосленост изван пољопривредне сезоне, не-
достатак могућности за запошљавање изван пољопривреде, неизвесност 
прихода и ниска новчана надокнада за пољопривредне производе, ис-
кључивање из посредних привилегија у другим областима економије. 
Међу неекономским мотивима доминирају недостатак образовања, ви-
соко персонализована социјална контрола и мале могућности за само-
исказивање у заједници, структура породице.

Сеоска реалност у другој половини 20. столећа

Током етнографских истраживања у селима у околини Пирота и 
Књажевца, с посебним нагласком на она удаљенија села у потпланин-
ским и планинским областима, често сам у разговору с испитаницима 
наилазио на веома позитиван став о начину живота у прошлости, а с 
обзиром на старосну доб мојих испитаника ту прошлост смештамо у 
период од почетка педесетих до самог почетка осамдесетих година 20. 
столећа. Њихов позитиван став се експлицира у неколико идеалтипских 
исказа као што су „Некад је било боље”, „Некад се боље живело”, „Некад 
је било свега”. Такав став стоји у супротности с чињеницом да су та села 
претежно напуштена, те да је у њима преостало старачко становништво 
(Матић 2009а). Може се поставити питање шта је то што креира став 
да се у прошлости боље живело. Ако и има млађих људи у селима, они 
располажу већим материјалним добрима него у прошлости, али више 
не постоји село као хомогена заједница која је обезбеђивала друштвену 
сигурност, па чак и друштвене норме које су живот чиниле стабилним 
и спокојним. Један од испитаника из села Орља, рецимо, каже: „Раније 



МИЛОШ МАТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

40

смо се скупљали ту на средселу, код млекаре и задруге, и на сокаци. Не-
кад је било дружење, весело”. У празним селима није могуће или је теш-
ко изводљиво спроводити колективну обичајну праксу и стога је ниво 
отуђености веома велик. У селу Планиница код Пирота, рецимо, било је 
становника у само пет кућа (у две куће живела је само по једна особа) 
и њима је било бесмислено да обављају ритуални опход око села за за-
ветину. Инфраструктура која је формирана у социјализму (амбуланта, 
школа, аутобуска линија, продавница) престала је да функционише, па 
је створен веома снажан осећај препуштености самом себи. Одсуство 
интензивне друштвене интеракције је то што живот чини „лошим”, нас-
прам оног „бољег” из периода пре краја 20. столећа.

И премда је општа политика према селу у прошлости била таква 
да је у већој или мањој мери поспешивала напуштање села, не може 
се рећи да су она била потпуно занемарена. Управо у томе и јесте па-
радокс. Држава је током друге половине 20. столећа много улагала у 
села, а и сâмо сељаштво је кроз разне видове самодоприноса и самоор-
ганизовања много улагало у своја села, превасходно у инфраструктуру. 
Тако је нпр. ретко које село у општини Пирот или Књажевац остало без 
асфалтираног пута (без асфалтног пута су рецимо села Гостуша и Па-
клештица у општини Пирот или неки засеоци у Буџаку у општини Кња-
жевац), сва села имају електричну енергију, у свим селима су постојале 
продавнице (било самосталне или задружне), велики број домаћинстава 
има и телефонски прикључак итд. И док је самоорганизовање сељака 
било махом усмерено ка изградњи инфраструктуре, држава је, сходно 
исказима испитаника, омогућила масовну механизацију пољопривред-
ног рада, створила многе биљне сорте које дају велики и квалитетан 
принос у неповољнијим климатским условима, градила је школе и по-
спешивала пољопривредно образовање, уводила разне субвенције за 
пољопривредне производе, олакшавала комуникацију с градом и локал-
ним тржиштем, уопште омогућила је модернизацију живота у селима. 
Као нека врста специфичне потврде лагодног живота у селу јесу, осим 
наведених позитивних ставова локалног становништва, и њихове дес-
крипције свакодневног живота које недвосмислено указују на пораст 
слободног времена, појаву доколице, већи број социјалних ситуација с 
карактером забаве („седенће”, игранке у дому културе и сл.).

Но, много битније од тога јесте и неспорно повећање економске 
моћи локалног сељаштва. Оно не само да је захваљујући многим агро-
техничким мерама могло лакше и, заправо сада у потпуности, да за-
довољи своје егзистенцијалне потребе, већ је почело постепено да 
ствара вишкове производа. У први мах ти вишкови су били исти они 



41ПРАЗНО СЕЛО: ДРУШТВЕНО И ЕКОНОМСКО СТАЊЕ У ПИРОТСКИМ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

пољопривредни производи које су производили за сопствене потребе у 
оквиру аутаркичне сељачке економије, али су им ти вишкови омогући-
ли да учествују на локалном тржишту и да у већој или мањој мери снаб-
девају храном урбано становништво околних градова. Након устаљи-
вања на градском тржишту хране, поједина сеоска домаћинства почињу 
с постепеном специјализацијом пољопривредне производње, било да се 
усредсређују на производњу меса, млека и млечних производа, или су се 
окренули интензивном повртарству и воћарству (у нижим пределима).4 
Следећа фаза економског развоја подразумевала је сарадњу с локалним 
индустријским произвођачима хране (млекаре, месна индустрија итд.) 
у већој мери. Пре свега она нешто имућнија домаћинства заснивала су 
кооперативне односе с државним произвођачима хране. Такви односи 
су за сељаштво били мање-више повољна прилика да у сопствену корист 
развијају односе с државом. Уласком у кооперационе односе с држав-
ним произвођачима хране, појединачна сељачка домаћинства избега-
вају феномен „маказа цена” (велики диспаритет цена пољопривредних 
производа наспрам индустријских производа и услуга) и стичу право 
на одређене субвенције у производњи, као што је јефтинија концентро-
вана храна за стоку или јефтиније вештачко ђубриво. Осим тога, кона-
чан производ има дефинисано тржиште, тј. има познатог купца, познату 
цену и самим тим унапред детерминисан профит. Управо такав однос 
сељака и државних произвођача хране изузетно добро се уклапао у го-
тово архетипска стремљења сељаштва за сигурношћу, стремљења која 
у највећој мери потичу од нестабилних природних услова, али и неста-
билних историјско-политичких услова (Mendras 1986, 253–275; Shanin 
1971; Wolf 1971).

Укупне агротехничке и економске промене у сељаштву – које иначе 
посебно долазе до изражаја у пасивним крајевима – довеле су до једне од 
битнијих економских трансформација, која потом има и веће социјалне 
и когнитивне последице. Постепено оријентисање ка локалном тржишту 
и извесна специјализација производње, увођење квалитетнијих биљних 
култура и пасмина стоке, механизација пољопривредног рада, те ула-
жење у кооперативне односе с великим државним произвођачима хра-
не, утицало је на то да се традиционални, историјски устаљени сељачки 

4 Процес постепене интеграције сељаштва у локално тржиште у неколико наврата је 
разматран у етнолошкој литератури (Вукосављевић 1983; Лутовац 1962а; Lutovac 1962b; 
Ковачевић 1985). Премда се та разматрања не односе директно на области у којима сам 
ја вршио истраживања, она представљају веома квалитетан методолошки пут. Током 
мојих истраживања утврдио сам да је процес у суштини исти и у Пироту и Књажевцу, с 
тим што је негде започео раније, а негде касније.



МИЛОШ МАТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

42

економски баланс производње и потрошње (Kerblay 1971) промени у 
корист сељака. Раније успостављени економски баланс у оквиру аутар-
кичне сељачке економије подразумевао је улагање већег радног напора 
уз мањи укупан приход и самим тим мању укупну потрошњу и отежану 
реакцију на све егзистенцијалне потребе и захтеве који се постављају 
пред сељака, а долазе из самог сељаштва или из других делова друштва. 
У другој половини 20. столећа, посебно током шездесетих и седамдесе-
тих година, равнотежа тог баланса се помера у корист прихода и потро-
шње, а уз мање улагање рада. У таквом процесу трансформације сељач-
ког економског баланса кључно је постепено суштинско померање од 
класичне аутаркичне економије ка тржишно оријентисаној економији.

Све до осамдесетих година 20. столећа, међутим, још увек довољно 
јака социјалистичка власт следећи идеологију либералног социјализма, 
и поред извесног степена толеранције, није дозвољавала акумулацију 
приватне имовине, приватног капитала и остваривање великих профи-
та приватних предузетника у пољопривреди. Социјалистичка држава је 
увела низ позитивно-правних прописа којима је ограничила било који 
вид акумулације капитала и приватне имовине.5 На тај начин је створе-
на једна од кључних препрека у економској трансформацији сељаштва. 
Осим тога, дошло је и до постепеног престанка улагања у село, што се 
највише одразило на села која су удаљенија од Пирота и Књажевца или 
од саобраћајних комуникација. Постепени престанак улагања у село, 
имајући делимично оправдање и у смањивању броја сеоског станов-
ништва, заправо је наговештај економске кризе која је захватила читаво 
друштво од осамдесетих година, а кулминирала је великим променама 
социјалне структуре током деведесетих година 20. столећа. Поред свега 
тога, треба имати у виду да је све време социјалистичка власт сељаштву 
експлицитно или индиректно наметала урбани модел живота као по-
жељан (Митровић 1998). Тако је сељаштво, а посебно његов предузет-
нички сегмент, доведено у позицију из које се није могло даље очекива-
ним економским путем.

Један од модела решавања такве социјално-економске позиције 
био је трансфер капитала из економске у социјалну сферу (Ковачевић 
1985). Такав трансфер капитала, међутим, не треба тражити само код 
аграрних предузетника, већ и у сељаштву уопште, иако је код оних који 

5 Позитивно-правне прописе које је увела социјалистичка власт, а који су спутавали 
економски развој приватног пољопривредног предузетништва и довели до економски 
непожељног трансфера капитала у социјалну сферу анализирао је Иван Ковачевић на 
примеру пољопривредних предузетника у околини Београда (Ковачевић 1985).



43ПРАЗНО СЕЛО: ДРУШТВЕНО И ЕКОНОМСКО СТАЊЕ У ПИРОТСКИМ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

се нису бавили директним обртом капитала трансфер у социјалну сфе-
ру мање уочљив. Премештање капитала – готовог новца, пре свега, у 
социјалну сферу, ипак није само изнуђен логичан потез аграрних пре-
дузетника, већ своје исходиште има и у још увек снажном проруралном 
начину мишљења, то јест у тежњи за „репрезентацијом” (Вукосављевић 
1983: 362–363), која је једна од општих карактеристика сељаштва. То 
показује већ чињеница да свако сељачко друштво увек има више-мање 
развијен церемонијални фонд (Wolf 1966, 7–8). Сељаштво из области у 
којима сам обавио истраживање највећи део капитала претворило је – не 
само због законске немогућности, већ и с јасном сопственом намером – 
у некретнине у граду. За новац остварен у пољопривреди или продајом 
имања у селу, у граду су куповани станови или су на периферији грађе-
не куће за своју децу. Делови Пирота према Извору, Присјану или Бери-
ловцу масовно су изграђени и насељени од краја шездесетих година 20. 
столећа. Ту су куће градили превасходно мештани из села око Пирота, 
нарочито оних удаљених. Стицање некретнина у градовима испитаници 
су различито објашњавали. Неки су то сматрали нормалним потезом јер 
су увиђали да на селу више „нема перспективе”, да је будућност њихо-
ве деце у градовима, у индустрији или услужним и административним 
пословима „да се не би мучили на селу”, док је за један део испитани-
ка стицање некретнине у граду био симбол личне успешности. Улагање 
у некретнине у граду сагледавано је превасходно као логичан, готово 
подразумевајући чин у стратегији живота породице, али су уједно тиме 
екстернализовали своју свест о пропадању села.

Други, и много заступљенији модел излажења из дубоког јаза у 
којем се нашло сељаштво био је масован демографски трансфер у гра-
дове, дакле напуштање сељачког друштва и прелазак у урбано друштво 
(Simić 1973; Митровић 1998: 251–273; Matić 2005). Између та два сег-
мента друштва заправо се не може успоставити строга дихотомија (Ер-
деи 1995), али оно што је у овом моменту кључно јесте то што је урбано 
друштво засновано на индустрији и диригованој (у социјализму) еко-
номији. Нашавши се пред формално непремостивим препрекама које 
су онемогућавале даљу економску транзицију сељаштва, оно реагује на 
једини смислени начин и преласком у индустрију (касније и у сектор 
услуга) заправо тражи пут ка повољнијем економском положају.



МИЛОШ МАТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

44

Савремена егзистенција

На основу емпиријског материјала могу се издвојити поједини кру-
цијални елементи који представљају структуру идеалтипске слике сав-
ременог стања у празним или старачким селима. Најпре, сама чињени-
ца да је у тим селима живело старачко становништво говори о томе да 
не треба очекивати развијену пољопривреду. Људи су исувише стари да 
би могли да се посвете комплексној пољопривредној производњи, а сем 
тога у тим годинама нису ни спремни за било какве иновације и радије се 
држе провереног сељачког аутаркичног приступа у вођењу домаћинства 
(Матић 2009а). Због тога је сваки облик производње сведен на минимум.

Осим чињенице да у тим селима живе стари људи и да је велики број 
домаћинстава напуштен, та села су у време мог истраживања у вели-
кој мери директно изолована. Уз старе и неодржаване путеве, аутобуске 
линије су или потпуно укинуте или веома редуковане (сведене на један 
до два термина недељно). Самим тим становницима тих села је онемо-
гућен или отежан приступ свим институцијама које су смештене у гра-
ду. Испитаницима с којима сам разговарао најтеже је то што им нису 
доступне здравствене установе. У економском смислу недоступност гра-
ду значи недоступност локалном тржишту хране, што их обесхрабрује да 
производе вишкове којима ће учествовати на том тржишту. Ослањање на 
сопствени транспорт производа подразумева повећање цена робе, што је 
веома непожељно на осиромашеном локалном тржишту хране (пре све-
га зелена пијаца). Недоступност тржишту има и обрнут негативан смер, 
тј. сами сељаци нису у могућности да набаве оно што им је неопходно. 
Недоступна су им разна савремена агротехничка средства, а пре свега 
средства за заштиту биљака и животиња, вештачко ђубриво, секундарна 
пољопривредна механизација и алати. Продавнице у самим селима су 
углавном затворене или су отворене један до два дана у недељи. Престале 
су да раде због тога што су припадале сеоским задругама које су пропале, 
а продавнице које су отворили приватни предузетници су постале непро-
фитабилне. Поврх тога, због пропалих путева снабдевање продавница је 
веома отежано. Уколико су у оквиру сеоских задруга некада и постојале 
тзв. пољопривредне апотеке и ветеринарске амбуланте, оне више не раде. 

Наредни битан моменат јесте уситњеност поседа која индиректно је-
сте била последица раније уведеног аграрног максимума, али је у много 
већој мери последица традиционалног наследног система.6 Уситњен по-

6 Током истраживања је утврђено постојање миноратског наследног система, али не 
апсолутног, тј. најмлађе дете није апсолутни наследник. Најмлађи син може да буде 



45ПРАЗНО СЕЛО: ДРУШТВЕНО И ЕКОНОМСКО СТАЊЕ У ПИРОТСКИМ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

сед чак и уз примену веома напредних агротехничких мера тешко може 
да буде ефикасан у било ком виду тржишне економије и представља 
један од кључних фактора ограничења за неразвијено предузетништво 
које објективно – због релативно ограничених ресурса – не може имати 
иоле озбиљнију развојну стратегију у конвенционалној пољопривреди. 
На то се надовезује и чињеница да је расположиво земљиште ниског 
нивоа плодности, понекад тешко доступно за примену пољопривредне 
механизације. 

Преостало становништво у старачким селима у истраживаној обла-
сти на почетку 21. столећа се бави скромном пољопривредом чија тех-
нологија унеколико представља регресију у односу на период од педе-
сетих до осамдесетих година 20. столећа. Употреба вештачких ђубрива 
је значајно смањена (многи га и не користе), а исто је и с употребом 
механизације. Нека домаћинства не користе оплемењено семе, већ од 
сопственог рода остављају део за садњу наредне године. Гајење поврћа 
и узгој стоке су сведени на ниво неопходан превасходно за сопствене 
потребе, а тек се помало производе вишкови који служе за обезбеђивање 
новца неопходног за административна давања (порез, рачун за електрич-
ну енергију и сл.). У неким селима постоје евентуално домаћинства која 
гаје нешто мало више стоке за иначе нестабилно тржиште, али обим тог 
узгоја ретко кад прелази десетак грла. Много је чешћа пасторална слика 
старца који на ливади крај села чува неколико оваца или коза. Ратарска 
обрада земље је такође сведена на минимум и многе њиве су запарложе-
не или претворене у ливаде.

Осим потпуно напуштених домаћинстава, у селима су постојала и 
домаћинства која су активна само током летње сезоне. Старији чланови 
домаћинства зиму проводе код своје деце у граду, а у пролеће долазе у 
своје сеоске домове и ту се баве скромним баштованством како би про-
извели поврће довољно за потребе своје породице. У тим случајевима 
мало је оних који производе вишкове за локално тржиште, а ако и про-
изводе то су веома мале количине, чија продаја обезбеђује мало новца 
за допуну породичног буџета.

Када се произвођачке активности сељаштва сагледају у целини (узи-
мајући у обзир чак и она села која су ближа градовима и знатно насеље-
нија), увиђа се да је пољопривреда у оквирима традиционалних форми 
производње, а живот сеоских домаћинстава у време мог истраживања 
поседовао је сигнификантан ниво аутаркичности, нарочито у изразито 

само већински наследник, а сва остала деца, укључујући и женску, наслеђују бар један 
део имања.



МИЛОШ МАТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

46

старачким домаћинствима. Наспрам такве слике у селима стоји не мно-
го светлија слика живота у градовима (Матић 2008б). Услед економске 
кризе која почиње још од средине осамдесетих година 20. столећа, а 
кулминира током деведесетих година када су многа предузећа девасти-
рана и затворена, већина градског становништва је остала без посла. Без 
икаквог капитала и у изузетно неповољној економској клими градско 
становништво је своје егзистенцијалне активности свело на минимум. 
Појединци су се упустили у предузетништво које у суштини има многе 
карактеристике управљања сељачким домаћинством, тј. карактеристике 
руралне економије, што је у колизији с принципима тржишне еконо-
мије (Матић 2007), мада у сагласју с локалном економском ситуацијом. 

Много је већи број оних који су се ослонили на неки вид помоћи 
државе и на преостале оскудне ресурсе у селу из којег су потекли. Без 
икакве намере да се врате у своја села, људи који су се настанили у гра-
ду, а сада остали без извора прихода, створили су функционалну фами-
лијарну економску симбиозу са онима који су у селу остали. Најчешће 
се ради о фамилијарној релацији деца/град – родитељи/село, мада је 
било и случајева заснивања економских (интересних) коалиција с дру-
гим сродницима или чак и с добрим пријатељима. Принцип функциони-
сања таквих коалиција је веома јасан и своди се на једноставан генера-
лизовани реципроцитет – они који су у селу производе храну за оне који 
су у граду, док они који су у граду пружају поједине услуге (у здравству, 
администрацији и сл.) и помажу у пољопривредном раду онима који су 
у селу.7 Још један од веома честих видова обезбеђивања средстава за жи-
вот у време када је индустрија замрла био је уплив у воде неформалне 
економије, што се углавном сводило на продају или препродају јефти-
не робе веома ниског квалитета, илегално (или полулегално) увезену 
из суседних земаља. Једноставна трговина, најчешће на неуредним или 
импровизованим тезгама на градској пијаци или на централним град-
ским улицама, обезбеђује извесну количину новца онима који су остали 
без посла. Велики број становника градова прибегао је комбинацији две 
поменуте стратегије.

Општа карактеристика код свих типова активности усмерених ка 
обезбеђивању егзистенцијалних средстава, па чак и када се ради о ма-
лом предузетништву, јесте одсуство развоја, одсуство улагања у проши-

7 Успостављање таквих коалиција може се сматрати универзалним одговором на кри-
зну ситуацију у читавој Југоисточној Европи, што потврђују примери не само из Србије, 
већ и из Румуније, Бугарске, Македоније, Мађарске итд. (видети Stan 2000; Chevalier 
2001).



47ПРАЗНО СЕЛО: ДРУШТВЕНО И ЕКОНОМСКО СТАЊЕ У ПИРОТСКИМ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

ривање посла. Све се своди на успостављање оног економског биланса 
који се препознаје као функционалан и који доноси приходе који могу 
бити довољни за задовољавање социјално прихваћеног сета потреба. Чак 
се и у повољнијим глобалним економским условима на почетку 21. сто-
лећа и даље јавља сигнификантан трансфер економског капитала у со-
цијалну сферу. Тако је, на пример, становништво из књажевачких села 
улагало велике количине новца у прављење свадби искључиво у ресто-
ранима у граду.

Кључне стратегије обезбеђивања егзистенцијалних потреба у спец-
ифичним ситуацијама – пре свега се мисли на економску кризу, али, 
видели смо, таква ситуација може бити и строга административна кон-
трола од стране државе – могу имати низ варијанти, у зависности од 
детерминанти и њихове комбинације у локалним условима. Како Син-
герман наводи (преузето из: Creed 2000: 347), разне кооперације, пове-
рење и међусобна зависност имају смисла у контексту у којем су финан-
сијска оскудица, политичка искључивост и непотпуност информација 
свакодневна реалност. Иако се Сингерманова констатација односи на 
други део света и на другачији историјско-културни миље, реакције у 
нашим условима на структурне промене (социјалне, економске, поли-
тичке, историјске) генерално су идентичне. Мада, треба имати на уму да 
се на крају 20. столећа јављају и идентични услови, јер ситуација у том 
периоду се управо и може окарактерисати као финансијска оскудица 
(хиперинфлација, престанак производње у многим предузећима, нагли 
пораст незапослености и беспослености итд.), политичка искључивост 
(монопол власти једне партије) и недоступност информација (интерна 
и екстерна медијска блокада и манипулација медијима, неразвијене ин-
формационе технологије, политички монопол над информацијама, и 
следствено томе деструктурирана социјална комуникација). 

Акција и реакција

Када су настали повољнији општи услови за предузетништво на по-
четку 21. столећа, оно се у сфери пољопривреде није развијало онолико 
колико је у другим економским сферама попут трговине, услуга, грађе-
винарства, производње робе за широку потрошњу и сл. На самом почет-
ку 21. столећа Србија је формално изашла из политичке и економске 
кризе и ушла у транзициони процес у пуном смислу те речи (видети 
Ковачевић 2007), у процес трансформације од социјализма ка либе-



МИЛОШ МАТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

48

ралном капитализму. Србија је формално прихватила западноевропски 
економски модел и структуру демократских друштава уопште. У таквим 
условима простора за предузетништво не само да има довољно, већ је 
оно један од пожељних економских облика стварања вредности.

Декларативна подршка аграрном предузетништву се у великој мери 
надовезује на пољопривредне услове који се у Србији могу сматрати по-
вољним, а у појединим областима и веома повољним. Области у којима 
се налазе празна и старачка села су, што може звучати помало парадок-
сално (свакако сада у позитивном смислу), управо због својевремене ма-
совне депопулације и престанка развоја пољопривреде и чак због њене 
делимичне регресије, стекле једно веома битно својство које је у пот-
пуности сагласно савременим трендовима пољопривредне производње 
у читавој Европи (Матић 2008а). Реч је о тренду производње здраве и 
тзв. органске хране, дакле хране произведене у таквим природним усло-
вима у којима је интервенција агротехничким мерама – за које се вре-
меном испоставило да нису добре за здравље људи иако могу драстич-
но да повећају приносе – минимална или никаква. Одсуство употребе 
разних агротехничких средстава, превасходно хемијских, потпуни или 
делимични престанак употребе вештачких ђубрива уз прелазак на упо-
требу стајског ђубрива и сл., довели су до тога да се пољопривредни при-
родни услови у тим областима могу сматрати интактним, те стога више 
него пожељним управо за органску пољопривреду и производњу здра-
ве хране, али и за бављење конвенционалном пољопривредом (можда 
превасходно сточарством) онако како то у појединим областима при-
родни услови омогућавају. Република Србија у својој Стратегији развоја 
пољопривреде Србије из 2005. године (Стратегија 2005), у потпуности 
је прихватила Европска начела структурирања и развоја пољопривре-
де, што подразумева не само регулисање већ и поспешивање приватног 
пољопривредног предузетништва, укључујући и предузетништво у об-
ласти органске пољопривреде и производње здраве хране. Једна од до-
брих страна те стратегије јесте то што у великој мери узима у обзир дато 
стање у Србији и подразумева постепену трансформацију класичних 
сељака у произвођаче хране који у потпуности учествују на тржишту. У 
Стратегији се износи став да највећу пажњу треба усмерити на комер-
цијална породична газдинства и да треба поспешити развој таквих газ-
динстава јер она имају велики потенцијал, док се, с друге стране, јасно 
износи став да мешовита сеоска домаћинства немају светлу перспекти-
ву. Сем тога, у Стратегији се наглашава и то да треба створити услове за 
опстанак и напредак млађе руралне популације, а механизми за то су у 
самој чињеници да пољопривредно предузетништво треба да обезбеди 



49ПРАЗНО СЕЛО: ДРУШТВЕНО И ЕКОНОМСКО СТАЊЕ У ПИРОТСКИМ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

довољно високе приходе који би омогућили стварање повољних општих 
услова за живот у селу, односно омогућили елиминисање кључних раз-
лика између услова живота у урбаној и руралној средини, посебно кад 
је реч о удобности.

Наспрам појединих објективно повољних услова и пожељних при-
родних ресурса, као и декларативног залагања за развој предузетништва 
у пољопривреди, стоји једна готово потпуно супротна сцена која и даље 
приказује опустеле сеоске путеве на једној страни и летаргичну вреву 
оближњих градова на другој страни. Кључна антрополошка идеја која се 
појављује у овом тренутку јесте разматрање фактора који утичу на то да 
већина пре свега урбане, али делом и руралне популације упорно тежи 
да одржи постојеће стање, стање које сами експлицитно перципирају 
као неповољно. Емпиријски материјал јасно показује да се један број 
оних који су остали без стабилних извора прихода, јесте упустио у пре-
дузетничке воде, али је ту такође јасно да већина није то учинила. Поврх 
тога, аграрно предузетништво – када су у питању села надомак градова, 
а посебно када је реч о празним или старачким селима у околини Пиро-
та – у првим годинама 21. столећа занемарљиво је малог обима, како по 
броју предузетника тако и по обиму производње и оствареног прихода.

Фактори који утичу на одржавање постојећег стања могу се поде-
лити у две примарне групе. С једне стране, то су културолошки факто-
ри који своје исходиште имају у сељачком друштву и његовој потоњој 
перцепцији урбаног начина живота, а с друге стране стоје објективни 
социјално-економски фактори који долазе из других делова друштва, 
дакле, за локално становништво то су спољашњи фактори, и на њих се 
не може утицати реевалуацијом сопствених ставова и мотива. 

Сељаштво се кроз историју увек манифестовало не само као засебна 
социјална група већ и као општи образац друштвеног живота (Retfield 
1969; Shanin 1971: 245; Mendras 1986), образац који је у великој мери 
структуриран сходно својствима сељачке економије. Једно од кључних 
својстава које јасно дистанцира сељачку од тржишне економије јесте 
неразлучивост чисто економске сфере живота од остатка социјалног 
система, одсуство економског индивидуализма и превасходно социјал-
ни начин мишљења који економску калкулацију ставља у други план. 
Сељаштво у Србији то испољава кроз велику приврженост породици, 
односно кроз постављање породице као структурног оквира било које 
економске активности (Barić 1967). Такав приступ се по правилу, уочи-
ли смо, у кризним ситуацијама испољава као пожељан модел решавања 
егзистенцијалних проблема, али у околностима у којима је неопходно 
раскинути или бар ослабити породичне односе испољава се као битна 



МИЛОШ МАТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

50

препрека уласку у економске односе који подразумевају професионал-
не међуљудске релације, а неретко може и да склизне у аморални фами-
лијаризам који опет, постављајући фамилијарне везе изнад било којих 
других, функционише као усмеравајућа струја која кључне професио-
налне односе скреће од оних који би омогућили правилно управљање 
предузетничким подухватом ка фамилијарно нужним односима који 
се у класичној тржишној економији често јављају као нефункционални 
(Creed 2000; Матић 2007). У првом случају приврженост породици зна-
чи да се инертно одржавају везе оних који су у граду с преосталим чла-
новима породице у селу. Тада се јавља низ практичних (узајамних) оба-
веза које млађим члановима породице који би се евентуално упустили у 
предузетништво представљају објективну препреку. На то се надовезује 
веома чест случај када родитељи остају да живе у селу тако да њихова 
деца чување и помагање родитељима имају као императивни сет актив-
ности. Занимљиво је, међутим, да искази испитаника често недвосмис-
лено показују да се приврженост породици користи само као оправдање 
за одржавање постојећег стања, те да разлоге избегавања промена треба 
тражити даље. 

У случају аморалног фамилијаризма8 – који овом приликом по-
сматрам као захтев, а не као тежњу – подразумева намеру да се у било 
који економски однос укључују пре свега сродници чак и када они не 
испољавају способности за успешно предузетништво или су једноставно 
лоши радници. Шта више, пред оним ко је и започео да се бави неким 
видом предузетништва поставља се захтев да у своје пословање укључи 
ближе или даље сроднике, где је сâмо сродство критеријум за сарадњу, 
а не радне способности појединаца. У том случају се фамилијаризам 
испољава као фактор пословне крутости предузетништва, а не као поме-
нути фактор флексибилности (видети Матић 2020, 213–214).

С друге стране, фамилијаризам у смислу веза између оних који су 
остали у селу и поседују пољопривредне ресурсе и оних који су у граду и 
поседују информације и имају приступ глобалним ресурсима (инвести-
ционом капиталу и модерним технологијама производње и одлучивања 
пре свега), требало би да буде позитивна основа управо за пољопривред-
но предузетништво онда када су те везе модификоване и прилагођене 
професионалним економским односима.

8 Појам аморалног фамилијаризма уводи Банфилд и посматра га као практични мо-
рал. Значење појма аморалног фамилијаризма веома је широко, али у суштини јасно 
инкорпорира дистинкцију ми:они и подразумева недоследно прихватање двоструких 
критеријума који омогућавају да се у свакој ситуацији припадници сопствене сродничке 
групе постављају у повољнији положај у односу на друге (Mendras 1986).



51ПРАЗНО СЕЛО: ДРУШТВЕНО И ЕКОНОМСКО СТАЊЕ У ПИРОТСКИМ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Социјални односи на нивоу читавог села такође могу да делују као 
фактор који не подстиче директно одржавање постојећег стања, али 
може да делује као битна детерминанта приликом одлучивања да ли се 
упустити у неки подухват у сопственом селу. Село је, наиме, социјал-
на средина у којој свако познаје свакога и свако зна шта други раде 
(Mendras 1986: 109–116) иако не мора нужно са свима у селу да има 
изграђене чврсте друштвене везе. Сада, у полупразним селима много 
је очигледније шта други раде, при чему се принцип да свако познаје 
свакога и даље користи као средство социјалне контроле сеоске заједни-
це. Такво социјално окружење представља додатни притисак на ионако 
ризично пољопривредно предузетништво. Село као јасно структурирана 
социјална заједница познаје и прихвата извесне социјалне разлике соп-
ствене популације, али у суштини увек кроз снажну социјалну контролу 
тежи томе да социјална стратификација буде што мање изражена и због 
тога поседује многе механизме уравнотежавања. Ти механизми могу 
бити мотивациони, али и репресивни, што се опет јавља као препрека 
локалном предузетништву.

Сходно ставовима испитаника, почетак бављења неким послом у 
свом селу за оне који су раније прешли да живе у граду, или за њихове 
потомке, доживљаван је као повратак и самим тим као неуспех у граду, 
што је у директној супротности с раније изграђеним и дуго одржаваним 
императивом живљења у граду. У Темској, Церови и Чиниглавцима је 
забележено неколико случајева да су се људи вратили да живе на селу, 
али су то они који су отишли у пензију и некретнине у граду препустили 
својој деци. Повратак у село доживљаван је као регресија сопственог со-
цијалног статуса. Један од испитаника из Гостуше каже: „Како је некада 
било то више да се не врати. Била је сиротиња, тежак и мучан живот”, 
док један мештанин села Базовик тврди: „Некад смо робовали, мораш 
да идеш уз краве, уз овце”. Овакве изјаве, осим што јасно описују начин 
живота на селу у прошлости,9 уједно имплицирају да је негде другде, у 
граду, боље живети. Враћање на такав начин живота у селу схватано је 
као неуспех, а идеја о неуспеху пре је деловала као мотив да се остане у 

9 Овакве изјаве испитаника наизглед су у супротности с идеалтипским исказом „Не-
кад је било боље” или „Некад се боље живело”. Овај идеалтипски исказ је смислен из 
друштвене перспективе живота на селу, али је неспорно да уједно указује на став да сада 
(тј. у време мог истраживања) живот на селу није добар. Изјаве испитаника које описују 
тежак живот на селу дате су из економске перспективе и у суштини су оправдане јер је 
рад у пољопривреди у прошлости био веома напоран, а с тим се начелно слажу сви ис-
питаници. С обзиром на различите перспективе и временске периоде на које се односе, 
оба става испитаника су заправо комплементарна.



МИЛОШ МАТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

52

граду по сваку цену, макар то значило и пуко таворење, него да се започ-
не било каква производна активност у селу. На то се надовезује и општи 
начин мишљења сељаштва који је у великој мери детерминисан чиње-
ницом да је оно увек било part society (Redfield 1969: 23–39; Mendras 
1986: 27–35), односно да је увек део ширег друштва у односу на које 
стоји у јасној дистинкцији. Такав међусобни однос, који укључује низ 
административних и економских обавеза сељаштва према држави, али и 
обрнуто (Wolf 1966: 9–11; Митровић 1998: 188 и даље), временом је код 
сељаштва створио посебан однос који у великој мери подразумева висок 
ниво зависности. Такво схватање сељаштва је нарочито подражавано у 
време социјалистичког уређења, што је тада било у идеологизованој др-
жавној управи схватано као политичка контрола над сељаштвом, али се 
касније испољавало као непрестана тражња да држава решава проблеме 
људи, без много намера да сами предузму нешто у сопствену корист. 
Због тога није редак став да држава треба да обезбеди апсолутно све ус-
лове за бављење пољопривредом, или да држава чак треба и да створи 
пољопривредна предузећа како би људи заправо у њима учествовали као 
обични радници, а не као предузимљиви појединци.

Такав став нас доводи до специфичног односа сељака према соп-
ственом раду. Бављење пољопривредом пре свега подразумева тесну 
повезаност с природом, што значи и велику зависност од природних 
услова. Свако бављење пољопривредом, а посебно ратарством, веома 
је ризично, а сам човек нема много могућности да умањи или избегне 
природне ризике. Због тога се бављење пољопривредом и даље сагледава 
као нужна делатност, а не као пожељна и профитабилна. И социјална 
евалуација сопственог рада у сељаштву не иде у прилог аграрном преду-
зетништву. Сељаштво свој рад схвата као напоран и не много продукти-
ван иако је јасно да аутаркично бављење пољопривредом, прилагођено 
природним репродуктивним циклусима, подразумева не много велики 
број радних дана, а посебно не велики број дана напорног рада (Ми-
тровић 1998: 180–183). Поврх тога, током друге половине 20. столећа, 
мада делимично и раније, појачани су такви социјални услови у којима 
се пољопривредни рад сматра мање вредним, понекад чак и понижа-
вајућим. 

Карактеристичан пољопривредни рад у (класичном) сељаштву је 
свакако кроз успостављени аутаркични баланс производње и потрошње 
чврсто инкорпориран у читаву социјалну структуру. Стога прелазак из 
типично аутаркичне полиактивне сељачке економије у тржишну еконо-
мију не подразумева само промену односа према раду, већ и промену 
социјалне структуре, промену која је у сваком друштву спора и посте-



53ПРАЗНО СЕЛО: ДРУШТВЕНО И ЕКОНОМСКО СТАЊЕ У ПИРОТСКИМ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

пена. Та спорост се често приписује некој нејасно дефинисаној инерт-
ности сељаштва (нпр. Вукосављевић 1983: 366), али се заправо ради о 
широким променама веома чврсте социјалне структуре, променама 
које морају да се одигравају синхронизовано и за њих мора да постоји 
широка друштвена сагласност. Промене морају да се дешавају супротно 
развијеним механизмима чија је примарна функција управо одржавање 
постојеће структуре у смислу заштите установљеног социјалног система 
подређеног укупном друштву од нежељених спољашњих и унутрашњих 
утицаја. Деловање таквих конкретних механизама је оно што се при по-
вршном разматрању феномена сељачког друштва испољава као његова 
инертност.

Уосталом, раније поменути примери из седамдесетих и осамдесетих 
година показују да је сељаштво у Србији ипак спремно и способно да се 
временом трансформише у индустријског произвођача хране, онда када 
оно то препозна као нешто пожељно и друштвено прихватљиво. И док 
су тада од државе долазили једни спутавајући фактори, на почетку 21. 
столећа су они другачији, а с декларативним залагањем за транзиционе 
процесе у сељаштву стварају специфичну контроверзу коју сељаштво и, 
много више, потенцијални пољопривредни предузетници у граду тума-
че као несигурност. 

Затечено стање у празним или старачким селима на самом почет-
ку 21. столећа подразумева, дакле, најпре извесне објективне околно-
сти које не иду на руку предузетништву. Ту пре свега мислим на не-
развијену инфраструктуру, раније изграђену али сада запуштену, као и 
непостојање намере да се настави с даљом изградњом инфраструктуре. 
Овде је сликовит исказ испитаника из села Покревеник: „То је било до 
1984. А тад смо изгубили аутобус. Сад сви имају кућу у Пирот. А некад 
смо имали најбољу школу на територији општине. Имала је купатило за 
децу, воду за децу, мензу за децу, станове за просветну радну снагу. А од 
1984. повлачи се све у Пирот, особље, деца више нема овде, све отишло 
у Пирот. И тако, изгубили смо наду и немамо ништа више овде данас.” 
Исказ испитанице из села Базовик је убедљивији: „Како да се осећаш 
када немаш пара, укину ти аутобус, а онда ти затворе продавницу, а пут 
који је требало асфалтирати сигурно ће остати лош”. Неадекватна ин-
фраструктура у свакодневици значи да би се сваки потенцијални преду-
зетник сусретао с конкретним практичним проблемима као што су оте-
жан транспорт, немогућност обезбеђивања довољно енергије или питке 
воде, немогућност комуникације итд. На то се надовезује и чињеница 
да деценијама није улагано у појединачна домаћинства, а тамо где је 
улагања ипак било, она су у сагласности с конвенционалним сељачким 



МИЛОШ МАТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

54

приступом пољопривредној производњи. Било који повратак у село и 
започињање тржишне пољопривредне производње стога подразумева не 
само улагање у саму производњу, већ и улагање у микро инфраструкту-
ру појединачних домаћинстава, без обзира на то да ли се ради о стам-
беним или привредним зградама, водоводу, електричној енергији и сл.

Битан моменат у започињању сваког предузетништва, па и оног 
пољопривредног, јесте обезбеђивање инвестиционог капитала. Јавни 
став државе да треба поспешивати улагање у пољопривреду често нема 
свој конкретан одзив. Наиме, и поред разних субвенција и других за-
штитних мера, постојећа тржишно оријентисана производња хране није 
у могућности да произвођачима обезбеди профитабилну економску 
калкулацију. Неретко произвођачи упадају и у ефекат „маказа цена”. 
С друге стране, пољопривредни кредити су још увек скупи, одобравају 
се под не нарочито повољним условима и, што није небитно, малог су 
обима, тако да је укупан капитал који улази у пољопривредну произ-
водњу веома мали када се упореди с другим гранама економије. Дру-
ги облици подршке аграрним предузетницима – посебно онима који би 
требало тек да отпочну пољопривредну производњу за тржиште – као 
што је економски и интересно утемељено и позитивним прописима ре-
гулисано задругарство, или јефтина/бесплатна стручна помоћ, и даље су 
недовољни. Свеукупно сагледано, за подршку државе се пре може рећи 
да је фрагментарна, а не системска и свеобухватна.

Мали обим стручне помоћи указује заправо на велики значај ква-
литетног пољопривредног образовања. Не може се рећи да оно не по-
стоји, али је свакако у великом раскораку с реалним потребама. Про-
извод конвенционалног пољопривредног образовања често су школова-
ни млади људи који се заправо уопште не баве пољопривредом, а само 
занемарљив број њих своја знања касније користи да би започео соп-
ствено предузетништво. Пољопривредно школовање тек у новије време 
подразумева и стицање обимнијих практичних знања. Сем тога, стече-
на знања у веома малој мери укључују менаџерске вештине, што пред-
ставља велико ограничење приликом започињања сопственог аграрног 
предузетништва. 

Завршно разматрање

Стратегију одржавања постојећег стања, које се на самом почетку 
21. столећа може слободно назвати суморним и летаргичним, сасвим 
разумљиво налазимо код становништва празних и старачких села. Тај 



55ПРАЗНО СЕЛО: ДРУШТВЕНО И ЕКОНОМСКО СТАЊЕ У ПИРОТСКИМ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

део популације поседује само пољопривредне ресурсе и ништа више. 
Они не само да су без капитала и неопходних знања, већ и без енту-
зијазма, са свешћу да су препуштени сами себи, због старости или 
усамљености објективно спречени да се упусте у било који предузетнич-
ки подухват. Због тога је нашу пажњу неопходно усмерити на урбано 
становништво јер само у њему постоји одређени потенцијал за аграрно 
предузетништво. Урбано становништво, за које је јасно да је у највећој 
мери руралног порекла, у постојећим економским и социјалним усло-
вима опредељивало се за неколико стратегија.

Прву, и можда најмасовнију стратегију, представљало је неприхва-
тање, односно тешко прихватање структурних промена и тежња да се 
одржи постојеће стање, да се поново успоставе познати и већ једном 
прихваћени економски и социјални односи. Стратегија се састоји у томе 
да је одбијан повратак у село, остајало се у граду и ту је у клишеу ра-
нијих економских и законских односа тражено класично радно место у 
неком предузећу. Непобитна чињеница о промени власничке структуре 
је тешко прихватана, али неразвијено тржиште рада и укупна економ-
ска развијеност на ниском нивоу приморавају појединце да одустају од 
својих ставова и да прихватају разна радна места под било којим усло-
вом. Таква стратегија у највећој мери подражава урбани начин живота 
и конвенционални однос према раду у либералном капитализму. Алтер-
натива тој стратегији било је преживљавање из дана у дан с неизвесним 
приходима, уз бављење спорадичним пословима, најчешће ситном тр-
говином или простим физичким радом. 

С друге стране пак један део урбане популације је у датим економ-
ским околностима (економска криза) управо ту алтернативну страте-
гију развио до неслућених размера, то јест претворио у развијену и си-
стематизовану економску активност за обезбеђивање егзистенције. У 
оквиру те стратегије су поједине економски маргиналне активности из 
сфере неформалне економије доведене готово до савршенства, где по-
себно место заузима нелегална трговина шверцованом робом. Из угла 
чисто тржишне економије таква стратегија међутим представља велики 
потенцијал јер њено позитивно-правно регулисање уводи велики капи-
тал у нормалне економске токове и, што је веома битно, спречава непо-
жељан трансфер економског капитала у социјалну сферу.

На ову стратегију се на неки начин надовезује, понекад и као њен 
директни хронолошки дериват, стратегија конвенционалног малог и 
средњег предузетништва, чији би један део требало да зађе и у сферу 
пољопривреде. Неизвесност у великој мери утиче на то да су се поједин-
ци опредељивали, пре свега, за предузетништво у услужној делатности 



МИЛОШ МАТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

56

(трговина и угоститељство) и потом у сфери занатске и индустријске 
производње (пре свега, јефтиније робе широке потрошње) и грађеви-
нарства. У тим економским областима профитабилност је највећа и у 
најкраћем року се могу стећи велике количине новца, а ризик је управо 
најмањи. Прихватање ове стратегије у пракси се најчешће састоји у от-
варању неке мале продавнице или занатске радње, при чему се махом 
због недостатка менаџерских знања подухвату приступа неаналитички, 
на основу сопствених и туђих оскудних искустава која по правилу нису 
квалитетна основа за успешно пословање. Због тога су многа таква пре-
дузећа пропала већ у првој години након отварања.

Свеукупно посматрано, због деловања великог броја неповољних 
фактора, због неповољног искуственог става и због начина мишљења 
који своје корене и даље у одређеној мери има у сељачком друштву и 
његовом погледу на свет, те због неповољних услова које је створило 
друштво, а које и на почетку 21. столећа мало тога предузимало да так-
ве услове отклони, стратегија која подразумева враћање или одлазак на 
село, самим тим и његову ревитализацију, и бављење аграрним преду-
зетништвом остала је у запећку без обзира на огроман потенцијал који 
такав подухват има. Јер, чак и када неко поседује иницијални капитал, 
одговарајуће ресурсе и висок ниво неопходних знања, то још увек није 
довољна гаранција за успех (видети: Naumović 2006). Број оних који 
су прихватили ову стратегију толико је био мали да им је чак и дневна 
штампа посвећивала пажњу као некој врсти изузетности. На крају бих 
констатовао да и тренутна економска ситуација, као и однос државе и 
њених институција према сељаштву у празним и старачким селима, не 
делују оптимистично. Велики аграрни потенцијал остаје да чека нека 
боља времена.

Литература

Barić, Lorraine. 1967. „Traditional Groups and New Economic Opportuni-
ties in Rural Yugoslavia”. In: Raymond Firth (ed.), Themes in Economic 
Anthropology, 253–278. London: Tavistock Publications.

Wolf, Eric R. 1966. Peasants. New Jersey: Prentice – Hall.
Wolf, Eric R. 1971. „On Peasant Rebelions”. Teodor Shanin (ed.), Peasants 

and Peasant Societies, 264–273. London: Penguin Books.



57ПРАЗНО СЕЛО: ДРУШТВЕНО И ЕКОНОМСКО СТАЊЕ У ПИРОТСКИМ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Вукосављевић, Сретен. 1983. Историја сељачког друштва III, Социоло-
гија сељачких радова. Посебна издања DXLVIII. Београд: Српска ака-
демија наука и уметности.

Ердеи, Илдико. 1995. „Опозиција село – град, представе и реалност”. 
Гласник Етнографског института XLIV: 105–113.

Исић, Момчило. 2001. Сељаштво у Србији 1918–1941, I (2). Београд: Ин-
ститут за новију историју Србије.

Kerblay, Basile. 1971. „Chayanov and the Theory of Peasantry as a Specific 
Type of Economy”. In: Teodor Shanin (ed.), Peasants and Peasant Soci-
eties, 150–160. London: Penguin Books.

Ковачевић, Иван. 1985. „Социјално-емфатичка функција монументал-
них гробница”. Етнолошке свеске VI: 81–87.

Ковачевић, Иван. 2007. Антропологија транзиције. Београд: Српски ге-
неалошки центар.

Creed, Gerald W. 2000. „’Family Values’ and Domestic Economies”. Annual 
Review of Anthropology 29: 329–355.

Лутовац, Милисав В. 1962а. „Преображавање насеља и привреде у околи-
ни Београда”. Зборник радова Етнографског института 4: 149–163.

Lutovac, Milisav V. 1962b. „Prigradska poljoprivreda Beograda”. Zbornik 
radova Geografskog instituta 18: 155–172.

Matić, Miloš. 2005. „Urban Economics in a Rural Manner. Family Economiz-
ing in Some Socialist Serbian Cities”. Ethnologia Balkаnica 9: 131–149.

Матић, Милош. 2007: „Приватно предузетништво у савременој Србији: 
Концепт руралне економије као модел мишљења у савременом пре-
дузетништву”. Антропологија 3: 86–96.

Матић, Милош. 2008а. „Употреба музеализованих знања као агенса 
друштвене промене и развоја”. Музеји 1: 7–20.

Матић, Милош. 2008б. „Празно село: нове економске могућности или 
таворење у граду”. У: Зорица Дивац (ур.), Слике културе некад и сад, 
205–220. Београд: Етнографски институт САНУ.

Матић, Милош. 2009а. „Социјална организација у селима у околини Пи-
рота”. Гласник Етнографског музеја 73: 13–64.

Матић, Милош. 2009б. Размена добара у сељачком друштву Србије. Бео-
град: Етнографски музеј.

Матић, Милош. 2020. Предузетништво и култура. Београд: Одељење за 
етнологију и антропологију Филозофског факултета Универзитета у 
Београду, Досије студио.

Mendras, Henri. 1986. Seljačka društva. Zagreb: Globus.



МИЛОШ МАТИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

58

Митровић, Милован. 1998. Социологија села. Београд: Социолошко дру- 
штво Србије.

Naumović, Slobodan. 2006. „On the heaviness of feathers, or what has cul-
ture got to do with the failure to establish an organic poultry production 
business in contemporary Serbia?”. Етноантрополошки проблеми 1 
(1): 103–124.

Retfield, Robert. 1969. Peasant Society and Culture. Chicago&London: The 
University of Chicago Press.

Simić, Andrei. 1973. The Peasant Urbanites: A Study of Rural-Urban Mobility 
in Serbia. New York: Seminar Press.

Stan, Sabina. 2000. „What’s in a Pig? ’State’, ’Market’ and Process in Pri-
vate Pig Production and Consumption in Romania”. Dialectical Anthro-
pology 25: 151–160.

Стратегија 2005: Стратегија развоја пољопривреде Србије. Влада Репу-
блике Србије.

Halpern, Joel M. 1973. Some Perspectives on Balkan Migration Patterns. Am-
herst: University of Massachusetts.

Shanin, Teodor. 1971. „Peasantry as a Political Factor”. In: Teodor Shanin 
(ed.), Peasants and Peasant Societies, 238–263. London: Penguin Books.

Chevalier, Sophie. 2001. Spheres of Exchange in the Bulgarian Transition. 
Working Paper No. 24. Halle / Saale: Max Planck Institute for Social 
Anthropology.

Miloš Matić

EMPTY VILLAGE: SOCIAL AND ECONOMIC CONDITIONS 
IN THE VILLAGES OF PIROT AND KNJAŽEVAC AT THE BEGINNING 

OF THE 21ST CENTURY 

Summary

Modern life of villages in a number of Serbian regions today could be characterised as 
sombre. On the other side, there are regions in which villages are highly developed and have 
birth rate that is high enough.

Characterising the life in the villages in so called ”passive areas” in Serbia as sombre 
seems paradox considering rather fast economic development of these villages in the period 
after WWII. Contrary to a number of obviously positive economic changes and economic 
growth, mainly elders today populate such villages and many houses are abandoned. On the 
other side, in the nearby towns there are many people and families on the existence edge, 



59ПРАЗНО СЕЛО: ДРУШТВЕНО И ЕКОНОМСКО СТАЊЕ У ПИРОТСКИМ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

originating from these villages, who are practicing many activities just to get some money to 
support their existence. In this paper, I am showing two main groups of social and economic 
factors that are important to understand why people both in villages and towns do not enter 
agricultural entrepreneurship when they have good resources for highly profitable organic 
agriculture. On first place there are factors coming from peasant society, i.e. from peasant 
way of thinking. Second group of factors are this coming from global society, which should 
make fair conditions for agricultural entrepreneurship after long-term economic crisis and 
in period of social and economic transition. Taking all relevant facts in account cause the 
prevailing strategy among people: eke out a bare existence and waiting for better times. 
Other strategies – such as different forms of entrepreneurship outside agriculture or com-
bining doing in informal economy and traditional agriculture – are present but not enough 
developed or thought to ensure fast and thorough economic development.

Key words: peasant economy, devastation, development, abandoned households, re-
turn, rational thinking, agrarian entrepreneurship 

Примљено 13. 8. 2025. 
Прихваћено 9. 10. 2025.





 
Оригинални научни рад	 391:613.48(497.11)"19" 

069.51:[646.4:687.254.5(497.11) 

Јелена Секуловић* 

Етнографски музеј у Београду 
ORCID 0009-0007-4099-7297

ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА 
ЈЕДНОГ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА**

Ово истраживање усредсређује се на културну биографију муш-
ких гаћа из Призрена из међуратног периода, пратећи њихов животни 
ток – од производње и употребе као традиционалног мушког доњег 
рубља, преко прекрајања и претварања у женске летње панталоне у 
урбаном модном контексту осамдесетих година 20. века, до њихове 
музеализације као етнографског предмета. Кроз методолошки оквир 
културне биографије ствари, истраживање анализира како се у разли-
читим фазама животног пута овог предмета мењају његова функција, 
симболика, вредност и значењски оквири. Посебна пажња посвеће-
на је тренутку прекрајања, као чину личне креативности, којим се 
мушки доњи веш трансформише у женске панталоне, омогућавајући 
му да преузме нову друштвену и културну улогу. Завршни чин музе-
ализације у Етнографском музеју означава почетак новог поглавља 
у биографији предмета, али истовремено отвара питања о томе како 
институционални наративи обликују значења и вредности које се 
приписују материјалној култури. Ова студија указује на то да одевни 
предмети могу бити моћни носиоци друштвених, културних и родних 

* jelena.sekulovic@etnografskimuzej.rs
** Рад је настао на основу истоименог саопштења представљеног на конференцији 

„Друштвени живот моде”, одржаној 23–24. маја 2025. године у организацији Одељења за 
етнологију и антропологију Филозофског факултета у Београду.



ЈЕЛЕНА СЕКУЛОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

62

трансформација, при чему се њихова вредност и значења изнова кон-
струишу и реконструишу кроз време.

Кључне речи: одећа, културна биографија, друштвени живот 
ствари, трансформација, музеализација.

Ја сам панкер у сакоу старом мога тате

Пекиншка Патка

Материјална култура представља кључну компоненту у разумевању 
друштвених пракси, идентитета и меморије, будући да предмети које 
људи производе, користе и чувају носе у себи трагове културних значења 
и вредности. Сваки предмет, било да је музеализован или не, садржи че-
сто вишеслојне наративе и симболичке вредности које имају тенденцију 
ка преобликовању кроз време. Та трансформација стоји у директној за-
висности од контекста у којем се предмет тумачи, односно од друштве-
них, политичких и културних фактора одређеног историјског тренутка. 
Важно је истаћи да се кроз процес тумачења сусрећемо са питањем ау-
тономности предмета у односу на контекст његове употребе и циркула-
ције. Предмети се не разумеју као затворени системи, већ као састав-
ни елементи у мрежи односа – друштвених, економских, политичких 
и материјалних. У антрополошким и музеолошким студијама, анализе 
материјалне културе пружају увид у начине на које објекти постају ме-
дијатори између индивидуалног искуства и колективне историје. Међу-
тим, као што истиче Илдико Ердеи, они који се одлуче за изучавање у 
оквиру доменa материјалне културе стално се налазе између „чекића” 
фетишизације објекта и „наковња” романтизовања субјекта, што додат-
но компликује процес тумачења материјалних предмета, а самим тим и 
одевних (Erdei 2008, 232).

Приликом проучавања одеће као дела материјалне културе, важ-
но је имати у виду да она, како истиче незаобилазни Данијел Милер 
у књизи Stuff, не функционише само као материјални објекат, већ као 
медијум преко кога појединци и заједнице исказују своје идентитете и 
вредности. Управо кроз ову способност да превазиђе своју материјалну 
форму, одећа постаје визуелни и симболички маркер индивидуалних 
и колективних наратива. Јадран Кале у делу Одијевање народа, управо 
указује да одећа представља „семантичку ризницу” друштвених значења 
(Kale 2021, 7), што музејским стручњацима поставља сложен задатак: 
како у институционалном оквиру представити та комплексна значења, а 
да се при том одећа не сведе на статичне симболе „традиције” или пуке 
артефакте лишене контекста.



63ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА ЈЕДНОГ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Анализа наратива музеализоване (али и немузеализоване) одеће 
пружа увид у културне, друштвене и историјске контексте кроз које су 
одевни артефакти као функционални предмети пролазили. Циљ овог 
рада није да постави јединствену истраживачку парадигму1, већ да ос-
ветли плуралност приступа кроз који се материјални предмети могу 
проучавати2. Један од могућих и релевантних оквира за проучавање 
материјалне културе јесте концепт културне биографије предмета, раз-
вијен у доменима антропологије, археологије и музејских студија. Овај 
приступ истражује како се вредност, значење и функција материјалних 
објеката мењају кроз време, у зависности од културних, друштвених 
и институционалних контекста. У том оквиру, методологија култур-
не биографије омогућава праћење трансформација које предмети до-
живљавају кроз време, указујући на то како њихова значења нису фикс-
на, већ зависе од контекста, наративне конструкције и друштвене упо-
требе. Тумачење музеализованих предмета кроз ову призму омогућава 
дубље разумевање њихових вишеслојних значења и улога у различитим 
друштвеним оквирима. Културна биографија анализира животни ци-
клус предмета – од настанка, употребе и могуће пренамене до одбаци-
вања или музеализације.

Овај приступ је значајно обликовао антрополог Игор Копитоф у 
чланку Културна биографија ствари: комодизација као процес, где је 
предложио да се предмети могу посматрати на сличан начин као људи 
– са рођењем, животним током, трансформацијама и „смрћу”, однос-
но могућим новим животом у музејском контексту. Предмети, у том 
смислу, нису пасивни објекти, већ ентитети са динамичном историјом, 
симболиком и друштвеном улогом која је променљивог карактера. Кул-
турна биографија омогућава дубље сагледавање начина на који се ма-
теријална култура обликује и реобликује, указујући на чињеницу да су 
предмети више од статичних објеката – они садрже у себи наративе који 
одражавају друштвене и културне промене. 

1 С правом истиче Данијел Милер да „истраживање материјалне културе не треба да 
буде ограничено ни теоријски, ни методолошки, једном дисциплином. То онда омогућа-
ва комбиновање метода и истраживачких техника и у крајњој линији, сазнања из раз-
личитих извора да би се боље објаснило узајамно конститутиван однос људи и ствари” 
(цитирано према Erdei 2008, 235).

2 Проучавање материјалне културе заснива се на више теоријских оквира који поти-
чу из антропологије, социологије, историје уметности, културолошких студија и музе-
ологије. Поред концепта културне биографије, у области проучавања материјалне кул-
туре примењују се и различити други методолошки и аналитички приступи, као што су 
феноменолошка перспектива, семиотичка анализа, типолошки оквири, као и теорије 
афективне везаности и друштвеног живота ствари. 



ЈЕЛЕНА СЕКУЛОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

64

Копитофова анализа животног циклуса предмета обухвата следеће 
главне фазе:

•	 Настанак и производња – ко је и са каквом наменом направио 
предмет (материјали, технике израде, занатлије и контекст про-
изводње);

•	 Употреба и значење – Функционална и симболичка улога предме-
та у свакодневном животу или ритуалима;

•	 Власништво, дистрибуција и размена – како предмет мења влас-
нике и како та дистрибуција и размена утиче на статус предмета;

•	 Трансформација – да ли предмет пренаменом добија нову функ-
цију (кроз рециклажу, поправку…) или симболику кроз време; 

•	 Крај или поновни циклус / одбацивање или очување –крај: да ли је 
предмет изгубљен, уништен, да ли је постао отпад или поновни 
циклус: да ли је постао „друштвена реликвија”3 или музејски ек-
спонат. 

Одевни предмети, поред тога, могу пролазити кроз процес комоди-
зације, који подразумева промену одеће из објекта са функционалном4, 
симболичком и личном вредношћу у робу која циркулише унутар тр-
жишне економије. Копитоф тај процес не поставља као посебну фазу, 
већ га схвата као динамичан статус који предмет може задобити или из-
губити у различитим тренуцима свог постојања, односно „биографије”. 
Иако се комодизација не везује искључиво за једну фазу, најчешће се ак-
тивира или мења у фази размене и власништва. Комодизација је, према 
његовом мишљењу, реверзибилан процес, односно предмет може бити 
комодификован, па потом декомодификован, и поново комодификован. 
Један од значајних доприноса Копитофове анализе јесте схватање да 
статус „робе” који неки предмет задобија није коначан нити фиксан, већ 

3 Термин „друштвена реликвија” односи се на предмет који више није у активној 
употреби, али задржава симболичко и емоционално значење за ширу заједницу, чиме 
постаје маркер колективног идентитета, сећања или историјског искуства. Копитоф 
сматра да су друштвене реликвије недвосмислено сингуларизоване, и као такве искљу-
чене из процеса комодизације. Он их види као део „симболичког инвентара”, који чине 
споменици, државне уметничке колекције и владарске инсигније итд. (Kopitof 2005, 
283–284). Пojам „друштвена реликвија” користи се као интерпретативна категорија која 
се ослања на идеје Копитофа о предметима као „симболичком инвентару”, али овај тер-
мин није директно употребљен у његовим радовима.

4 Овде треба скренути пажњу да одећа која улази у тржишну циркулацију не престаје 
нужно да буде функционална, али та функција бива „подређена” тржишном систему 
вредности. Оно што се мења јесте перспектива − више се не гледа шта одећа ради, него 
колико кошта, где се продаје, како се брендира итд.



65ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА ЈЕДНОГ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

динамична категорија, те да се комодизација мора посматрати „више 
као процес него као све или ништа стање” (Kopitof 2005, 283).

Копитофов модел отворио је простор за разумевање начина на који 
предмети пролазе кроз различите економске, друштвене и симболич-
ке режиме вредности. У том контексту, Госден и Маршал у раду The 
Cultural Biography of Objects проширују овај теоријски оквир, указујући 
да предмети пролазе кроз више фаза у свом постајању, при чему свака 
од њих додаје нове слојеве значења (Gosden, Marshall 1999, 170). Тако 
један предмет може започети као функционални објекат, затим поста-
ти породично наслеђе, да би на крају постао део музејске колекције 
(Gosden, Marshall 1999, 176) – при чему свака транзиција одражава про-
мене у његовом друштвеном и културном контексту (што је случај и са 
анализираним/посматраним музејским предметом).

Настављајући разматрања културне биографије предмета, Џе-
нет Хоскинс у делу Biographical Objects: How Things Tell the Stories of 
People’s Lives фокусира се на то како предмети постају носиоци лич-
них и колективних сећања, служећи као медијатори између индивиду-
алне биографије и ширег културног контекста. За Хоскинс, предмети 
нису пасивни артефакти, већ активни учесници у процесима констру-
исања идентитета и памћења. Цитирајући питање: „Objets inanimés, 
avez-vous donc une âme?” – „Неживи предмети, имате ли и ви душу?”, 
Хоскинс подвлачи потенцијал материјалних објеката да делују као 
жива бића у симболичком и емоционалном смислу. Такви предмети 
могу „говорити” приче својих власника, постајући „биографски објек-
ти” (biographical objects) који у себи чувају трагове личне историје и 
искуства (Hoskins 1998, 7–9).

Сумирајући, сви ови аутори доприносе разумевању предмета као 
динамичних носилаца значења кроз време, али сваки истиче разли-
чите аспекте овог процеса. Копитоф посматра културну биографију 
као низ фаза кроз које предмет прелази у свом социјалном животу, 
наглашавајући промену статуса предмета унутар друштвених и еко-
номских односа. Госден и Маршал проширују овај поглед указујући 
на слојевитост значења предмета који се додају у различитим контек-
стима, док Хоскинс пак наглашава емоционалну димензију предмета, 
посматрајући их као „биографске објекте” који чувају и преносе личне 
и колективне приче, тиме оживљавајући материјални свет као носилац 
сећања и идентитета.

Концепт „културне биографије ствари” у досадашњим истраживањи-
ма материјалне културе, нарочито у радовима домаћих аутора, више 



ЈЕЛЕНА СЕКУЛОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

66

пута је коришћен као један од препознатих методолошких приступа5. 
Посебно је примењиван у анализама предмета који пролазе кроз раз-
личите фазе употребе и промене статуса. Таква теоријска и емпиријска 
разматрања доприносе бољем разумевању локалне материјалне културе 
и њених динамика. Ова студија представља још један у низу приступа 
који се ослањају на концепт културне биографије у анализи материјалне 
културе, с фокусом на изузетно слојевит и комплексно преплетен случај 
физичке и значењске трансформације једног одевног артефакта.

Полазећи од теоријских поставки о културној биографији и концеп-
ту биографских предмета, ово истраживање усмерено је на анализу јед-
ног музејског артефакта – мушких гаћа из Призрена (инв. бр. 52927), 
израђених у међуратном периоду. Оне су прошле пут од могуће свако-
дневне употребе, преко индивидуалне креативне интервенције, до му-
зејског депоа, при чему су у том процесу биле предмет комодизације 
или су том статусу измакле у појединим тренуцима. Ова динамика пот-
врђује хеуристички потенцијал концепта културне биографије као ана-
литичког алата у проучавању материјалне културе.

Избор овог предмета за анализу условљен је и специфичностима 
збирке Градске ношње Етнографског музеја, у којој се значајан број ар-
тефаката одликује фрагментарним или непотпуним подацима о поре-
клу, употреби и значењу. Одећа, као категорија материјалне културе, 
носи слојевита значења – телесна, интимна, родна, друштвена, симбо-
личка и институционална – што је чини изузетно погодном за примену 
концепта културне биографије. Анализом овог конкретног примера мо-
гуће је пратити сложене процесе значењске трансформације и преласка 
из приватне у јавну сферу – од телесно ношеног предмета до музејског 
артефакта и културног симбола.

Методолошки, анализа се ослања на оквир Игора Копитофа, уз до-
пуну теоријским увидима Џенет Хоскинс, која указује на значај посма-
трања предмета као „биографских ентитета”, чија се улога и значење 

5 Неки од радова који су се бавили културном биографијом предмета су: Зарић, Ми-
лош. 2017. „Културна биографија ствари у музеолошкој перспективи: прича о гусла-
ма од војничког шлема”. Гласник Етнографског музеја 81; Цветаноска, Виолета. 2014. 
„Културна биографија мијачке ношње”. Гласник Етнографског музеја 78; Velimirović, 
Danijela. 2006. „Kulturna biografija grandiozne mode: priča o kolekciji Vitraž Aleksandra 
Joksimovića”. Etnoantropološki problemi 1 (2). Занимљиви радови су и: Јокановић, Миле-
на. 2021. „Зграда музеја као музејски предмет: биографија Музеја 25. мај у Београду”. 
Зборник Матице српске за ликовне уметности 49: 277−291; Бандовић, Александар Д. 
2023. Остава из Чуруга: прилог једној културној биографији. Зборник Народног музеја 
Србије XXVI–1: археологија: 107−143.



67ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА ЈЕДНОГ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

мењају кроз време и контекст. Такав приступ омогућава праћење про-
мена у статусу, функцији и интерпретацији објекта, у координатама 
простора и времена. У овом случају, предмет се не третира само као 
материјални остатак прошлости, већ као активни учесник у процесима 
друштвених и културних прелаза, који кроз различите фазе своје „био-
графије” стиче нове друштвене и симболичке вредности.

Животни ток од свакодневне употребе 
до музејског експоната

1. Настанак, порекло и производне карактеристике

Током фазе настанка и производње предмета овај пример доњег 
рубља илуструје специфичне технолошке и културне околности у који-
ма је настао. Поменуте гаће представљају пример мушког доњег рубља 
из Призрена из прве половине 20. века, чији крој одражава утицаје 
тадашњих европских модела и указује на процесе постепене европе-
изације мушке одеће у том региону. Израђене су од памучног платна 
природне боје, ручно тканог на узводе, а затим сашивене на шиваћој 
машини на ножни погон (највероватније марке Сингер). Рупице за дуг-
миће су ручно израђене, што указује на мешавину домаће радиности и 
машинске обраде, односно на хибридни производни режим, тј. на тран-
зициони тренутак између традиционалних облика домаће производње и 
полуиндустријске праксе.

Конструктивне одлике самог предмета − висок струк са подесивим 
појасом, предњи отвор са три дугмета и ногавице до чланака са благим, 
уским кројем − јасно сведоче о постојању локалне варијанте мушког 
доњег веша, карактеристичне за одређени временски период. С дру-
ге стране, изузетно очувано стање текстила омогућило је спровођење 
детаљне и темељне анализе, што је допринело прецизном утврђивању 
културне биографије предмета. Димензије предмета су следеће: дужина 
ногавица 96 cm, обим ногавице 30 cm, ширина струка 37 cm, дужина 
тура 42 cm6 и дужина предњег копчања 31 cm.

6 ʄʝʨʝʥʦ ʩ ʧʨʝʜˁʝ ʩʪʨʘʥʝ ʫʢˀʫʯʫʿʫ˂ʠ ʧʦʿʘʩ. 



ЈЕЛЕНА СЕКУЛОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

68

Слика 1. Мушке гаће, инв. бр. 52927 
(фото: Анђела Петровски, Етнографски музеј у Београду)

Иако се на основу технолошких и стилских карактеристика са ви-
соким степеном вероватноће може претпоставити да су гаће настале у 
Призрену током међуратног периода, њихово прецизно порекло остаје 
недовољно документовано. У породичној усменој историји није забеле-
жено да ли је Никола, првобитни власник, гаће самостално купио, нити 
од кога би их евентуално набавио. Могуће је, такође, да их је добио на 
дар од једне од својих претходних супруга7. Ова неизвесност отвара про-
стор за разматрање могуће комодизације предмета: ако су гаће биле 
купљене, то би указивало на могућу комодизацију предмета − његово 
учешће у тржишној економији и циркулацији производа домаће или 
занатске радиности. Са друге стране, ако су биле поклоњене у оквиру 
породичног или брачног односа, онда би њихова вредност произилази-
ла из система даривања, који се темељи на афективним и родбинским 

7 Никола се женио у три наврата, при чему су све његове супруге носиле призренску 
ношњу, док је он носио искључиво европско одело.



69ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА ЈЕДНОГ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

везама, а не на новчаној размени. У том смислу, гаће стоје на пресеку 
између потенцијалне тржишне робе и личног, интимног предмета. Ова 
сложеност циркулације и могућа двострукост предмета као робе и дара 
не само да обогаћују, већ и указују на важност разумевања комплексне 
културне динамике у проучавању материјалне културе.

2. Власништво и друштвени контекст

Разумевање културне биографије призренских гаћа немогуће је без 
сагледавања друштвеног и породичног контекста у којем су употребљи-
ване и сачуване. Из разговора са Љиљаном Сантовац, особом која је 
предмет уступила Етнографском музеју откупом, сазнајемо да је он не-
када припадао њеном деди, Николи Мијићу из Призрена, пореклом из 
цинцарске породице. Постоји породично сећање да је Никола говорио 
са својом браћом на цинцарском дијалекту и да је знао грчки језик. Ни-
кола је рођен 1884. године у Епиру, а као дете је са породицом досељен 
у Призрен из Јањине (данашња Грчка), у време када је тај регион био 
под османском влашћу. Османске власти су их по доласку населиле у 
призренској градској четврти (махали) Поткаљаји8. Преминуо је 1968. 
године у Призрену, у коме је и сахрањен. Презиме Мијић породица је 
добила по Николином оцу Михаилу (Мијајлу). Никола је по професији 
био занатлија и са својом браћом водио је радњу за продају бомбона 
и других слаткиша на тргу Шадрван, због чега су у локалној заједници 
били познати под надимком „Шећерџије”. Ова чињеница поставља по-
родицу Мијић у слој урбаних предузетника, чија је економска активност 
доприносила њиховом друштвеном успону и стварању угледа у Призре-
ну. Управо наведена привредна делатност представља кључни аспект за 
разумевање њиховог положаја и улоге у друштву, као и за њихову спо-

8 Подаци о пореклу и насељавању породице у Призрену заснивају се превасходно 
на породичном усменом предању. Ипак, историјски извори бележе да су на позив ос-
манских власти Цинцари – зидари и градитељи – почели да пристижу у Призрен то-
ком 18. века, како би учествовали у изградњи џамија и другог урбаног ткива града. У 
знак захвалности, турске власти су им додељивале мања имања у близини Цркве Светог 
Спаса, где су подизали своје куће и формирали компактну заједницу. Уз саму Цркву 
Светог Спаса, доградили су већу Цркву Свете Тројице, чиме је насеље Поткаљаја добило 
изразиту духовну и културну важност унутар цинцарске заједнице у Призрену. Више о 
друштвеној и етичкој структури Призрена видети код: Јастребов, Иван С. 2018. Стара 
Србија и Албанија. Београд: Службени гласник.



ЈЕЛЕНА СЕКУЛОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

70

собност да учествују у обликовању локалних друштвених и културних 
токова.

Породица Мијић била је не само угледна занатска породица, већ 
и припадник цинцарске заједнице, што је додатно утицало на њихов 
друштвени статус у Призрену. Цинцари као етничка и културна група 
били су познати по свом занатском умећу, предузетничком духу и спо-
собности да одрже јединствен идентитет унутар мултиетничког окружења 
кроз очување свог језика и културних особина9. Ова комбинација занат-
ско-трговачке традиције и припадности цинцарској заједници допри-
носила је формирању њиховог угледа и положаја у локалном друштву, 
омогућавајући им да буду видљиви и уважавани актери у економском и 
културном животу града. Положај породице Мијић у Призрену може се 
индиректно проценити на основу чињенице да је њихова кућа била смеш-
тена у непосредној близини цркве Богородице Љевишке, једног од глав-
них културних и верских центара града. Додатно, сама зграда је некада 
служила као турски суд, што указује на њену првобитну административну 
важност. Оваква локација и статус имовине често су били резервисани за 
породице с релативно повишеним друштвеним и економским положајем 
у локалној заједници. Значај објекта потврђује и чињеница да је кућа по-
родице Мијић уврштена на Списак културног наслеђа под привременом 
заштитом (06.10.2024–06.10.2025) под редним бројем 433, који су обја-
виле привремене институције самоуправе у Приштини.

Према Копитофовој концепцији културне биографије предмета, 
власништво има суштинску улогу у формирању и/или трансформацији 
значења предмета, представљајући више од формалног правног статуса 
између власника и предмета. Преко власничког односа предмет се ин-
тегрише у друштвене и културне токове заједнице, што утиче на његово 
значење и улогу. У овом случају, гаће као предмет нису само материјал-
ни артефакт, већ носиоци породичне и етничке историје, интегрисани у 
широки културни контекст Призрена и специфичних друштвених окол-
ности породице Мијић. Иако овај тип гаћа није био ограничен само на 
Цинцаре, већ је био распрострањен међу различитим етничким групама 
у Призрену, значај предмета произилази управо из културне припадно-
сти породице Мијић и њиховог друштвеног положаја. Та припадност, 
уз истовремену интеграцију у мултиетничко окружење, омогућила је да 

9 Више о Цинцарима погледати: Поповић, Душан Ј. 1998. О Цинцарима: прилози пи-
тању постанка нашег грађанског друштва.; Прелић, Младена, Тибор Варади (ур.). 2017. 
Цинцари: културна размена, идентитет и наслеђе. Београд: Етнографски институт 
САНУ; Gavrilović, Ljiljana. 1990. „Cincari: Dijaspora i etnički identitet.” Etnoantropološki 
problemi 7: 57–60. 



71ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА ЈЕДНОГ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

овај артефакт постане носилац вишеслојних значења која одражавају и 
породичну историју и шире културне токове града. 

3. Употреба и пасивно трајање

Како год да је Никола стекао власништво над овим гаћама, чини се да 
их највероватније никада није носио, чиме је њихова примарна употреб-
на вредност остала неостварена. Око 1930. године, Никола се по трећи 
пут оженио удовицом Живком Закић из Призрена, која је до краја жи-
вота носила традиционално призренско одело, као део своје културне и 
етничке баштине. Насупрот томе, Никола је био привржен европском 
оделу, што сведочи о његовој тежњи ка модернизацији и интеграцији у 
доминантне друштвене структуре тога времена. Европско одело за њега 
није представљало само питање моде, већ симбол друштвених промена, 
који је одражавао постепени прелазак са традиционалних облика одевања 
са изразитим османским печатом ка западноевропским стиловима, ка-
рактеристичним за међуратни Призрен и шири регион. У том контексту, 
ове гаће – иако припадају типологији уобичајеног доњег мушког веша из 
међуратног периода са европским кројним карактеристикама – најве-
роватније се нису из неког разлога уклапале у Николину свакодневну 
гардеробу. У породичном сећању није сачуван податак да их је икада но-
сио, чак ни у свечаним или ритуалним приликама, а разлози за њихову 
неупотребу остају непознати и данас се могу само наслућивати. Након 
његове смрти 1968. године, гаће су остале сачуване у орману породичне 
куће Мијића, заједно са осталом Николином гардеробом10 коју је удовица 
Живка брижљиво чувала. Овај поступак чувања указује на то да су, упркос 
одсуству употребе, гаће задржале симболички значај као породични ар-
тефакт, повезан са сећањем на покојног супруга. Током дужег временског 
периода, гаће су ушле у фазу „пасивног трајања” − изузете из тржишне и 
свакодневне употребне циркулације, али истовремено очуване као мате-
ријални сведок једне епохе и мушке одевне праксе у Призрену. Временом 
су изгубиле модну актуелност и прешле у статус предмета који више није 
део живе модне и културне динамике. У оквиру концепта културне био-
графије, „пасивно трајање” може се схватити као међуфаза између раз-
личитих облика активне употребе, али и као специфично, нехронолошко 

10 Није познато шта је још од Николиних одевних предмета било сачувано у породи-
ци, осим ових гаћа и два пара чарапа које је Етнографски музеј заједно откупио. 



ЈЕЛЕНА СЕКУЛОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

72

време – стање у ком предмет више није у функцији, али није ни забо-
рављен. Он егзистира у потенцијалности, отворен за будуће оживљавање 
и ново преиспитивање (што је и случај са овим предметом). 

Већ у овој фази може се препознати први моменат сингуларизације 
– процеса издвајања једног предмета из мноштва сличних, који нису 
преживели историјски и породични филтер чувања. За разлику од друге 
одеће која је вероватно изгубљена или одбачена, гаће су сачуване као 
посебан објекат, носилац личног и породичног значења. Тај први корак 
у сингуларизацији, још увек унутар приватне сфере, почива на афек-
тивном односу и меморијској вредности – премда га више нико не носи, 
предмет се чува као интимни чувар личних и колективних наратива.

Та афективна димензија одржавала је гаће у животу, не као употреб-
ни предмет, већ као тихи чувар личних и колективних наратива. Управо 
у тој фази „немоде” (non-fashion)11, предмет престаје да буде тек одећа и 
постаје артефакт – носилац трагова прошлости, медијатор породичних, 
друштвених и материјалних пракси својих (у овом случају потенцијал-
них, али не и документованих) носилаца; најкраће речено, резервоар 
памћења прошлости.

4. Трансформација 

Посебно значајан моменат у културној биографији овог предмета 
представља његова трансформација из једног у други одевни облик − 
чин који је превазишао пуку адаптацију и добио нову димензију кроз 
родну и генерацијску призму. 

Различити облици трансформације предмета, посебно у домену 
одевних артикала, представљају значајно поље проучавања у антропо-
логији и сродним дисциплинама које се баве материјалном културом12. 

11 Термин „немода” у овом раду користи се као српски еквивалент енглеског појма „non-
fashion”, који у теорији моде означава фазу у животном циклусу одевног предмета када он 
престаје да функционише као функционални и модни артикал и трансформише се у симбо-
лички, културни или музејски објекат. У овој фази предмет излази из тржишне, свакодневне 
и модне циркулације, али истовремено улази у нове културне регистре, као што су лична 
или колективна меморија, историја, породична генеалогија, идентитет и наслеђе.

Иако „немода” није широко институционализован појам у српској стручној лите-
ратури, он адекватно одражава концепт non-fashion као фазу постмодне егзистенције 
одевног предмета ван модних трендова. 

12 Трансформације одевних предмета − кроз процесе реупотребе, прилагођавања, ре-
интерпретације и музеализације − темељно су проучаване у антропологији, етнологији и 



73ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА ЈЕДНОГ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Поновна употреба предмета, нарочито текстилних производа13, није 
била непозната појава: у многим срединама постојала је развијена свест 
о вредности текстила и његовој способности да се преради, адаптира 
и поново укључи у свакодневну употребу. Историјски гледано, одевни 
предмети нису се сматрали робом која пролази кроз линеарни циклус 
направи – користи – баци, већ су имали циркуларну употребу14. У тради-
ционалним друштвима поправка и кројачке интервенције на одећи биле 
су уобичајене праксе које су продужавале животни век ношених пред-
мета и тиме смањивале потребу за новом производњом. Такав начин 
размишљања произилазио је, а уједно и подстицао дубље уважавање ре-
сурса и рада уложених у сваки комад одеће. Све до појаве индустријских 
производа одећа је била важна имовина, а социјална рециклажа одевних 
комада или његових украсних делова је од њих начинила термометром 
друштвене мобилности (Kale 2021, 108). Једноставним кројачким ин-
тервенцијама текстилним предметима често је удахнут нов живот, чиме 
је обезбеђен наставак њиховог постојања у измењеном облику и/или са 
новом функцијом. Бројни примери музеализованих текстилних пред-
мета сведоче о поновној употреби и адаптацији њихових појединих де-
лова: од апликације везених делова похабаних женских кошуља на одев-
не предмете новије израде до употребе дотрајалих и одбачених одевних 
елемената за израду различитих предмета попут дечјих играчака (лопта 
крпењача, луткица и њихове одеће)15, као и текстилног покућства (јасту-
ка, столњака). 

модним студијама, посебно у контексту конструкције идентитета, друштвених промена 
и културних вредности. Овим темама из различитих перспектива приступају аутори као 
што су Burman, Barbara, Fennetaux Ariane. The Pocket: A Hidden History of Women’s Lives, 
1660–1900. (2020) која кроз микроисторију џепова показује како се женски животи, рад, 
приватност и идентитет обликују кроз свакодневне предмете. У регионалном контексту, 
важан допринос даје Јадран Калe са делом Odijevanje naroda (2023), који документује и 
тумачи традиционалну ношњу на југословенским просторима, посебно осврћући се на 
локалне варијације у Хрватској и њихове друштвене конотације. 

13 Што никако не искључује постојање многобројних примера „прераде” разноврсних 
предмета од разнородног материјала (метални или керамички лонци за припрему хране 
који су постали саксије за цвеће, керамичка боца која је најпре служила за мастило, а 
затим за петролеј и уље (инв. бр. 3270). 

14 О циркуларној економији и њеним ефектима у култури одевања на локалном 
нивоу погледати: Šiljak, Violeta, Saša Vajić, Vojkan Bižić, and Goran Zbiljić. 2022. „Cir-
kularna ekonomija: recikliranje sportske opreme.” Ecologica 29, no. 108: 627–638; Denić, 
Dimitrije, Goran Bošković, Angelina Pavlović i Nebojša Jovičić. 2021. „Cirkularna ekonomija 
u tekstilnoj industriji.” Tekstilna industrija 1: 47–57.

15 У Збирци дечјих играчака чувају се бројни примери крпењача и луткица направље-
них од дотрајалих одевних предмета, односно од текстила индустријске производње, за 



ЈЕЛЕНА СЕКУЛОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

74

У тим трансформацијама материјалних форми препознајемо читав 
низ (кројачких) пракси као што су крпљење, преправљање, дорада16 и по-
новна употреба, које обухватају и економску рационалност, и естетску 
креативност, и афективну везаност за предмете. Ови модуси имају важну 
улогу не само у одрживости материјала и смањењу отпада, што је посебно 
значајно у савременом контексту, већ су у традиционалним друштвима 
представљале уобичајене и прихваћене начине продужавања животног 
века одевних предмета, као и очувања континуитета одређених модела, 
стилских вредности и, подједнако важно, занатских знања и техника које 
су примењиване у њиховој изради, одржавању и адаптацији.

Слика 2. Пример реупотребе текстилног материјала – 
луткица, Црвенка, инв. бр. 14994 

(фото: Ивана Масниковић Антић, Етнографски музеј у Београду)

потребе овог рада навешћемо само неке од њих: лопта крпењача инв. бр. 19984, 20518, 
луткице инв. бр. 14994, 21136. 

16 Данас се овакве праксе често означавају енглеским терминима као што су rework, 
mending, repair или upcycling, али у суштини представљају исте процесе који се реа-
лизују кроз конкретне занатске или ручне кројне интервенције мањег или већег опсега.



75ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА ЈЕДНОГ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Слика 3. Пример реупотребе текстилног материјала – 
женска кошуља, детаљ попрсја, село Ковач, Северна Македонија, инв. бр. 
22192, (фото: Ивана Масниковић Антић, Етнографски музеј у Београду)

Јасан увид у ову праксу пружа пример призренских мушких гаћа, 
које су током времена пролазиле кроз различите облике чувања и транс-
формације: наиме, почетком 1980-их година након више година пажљи-
вог чувања, Живка Мијић поклања гаће својој унуци Љиљани Сантовац, 
која их − потакнута памучним материјалом од којег су израђене − пре-
правља у летње панталоне у духу хипи стила. Уз минималну, и личну, 
кројачку интервенцију − сужавање у пределу тура (смањујући обим тура 
за 14 цм), додавање пертли везица на ивицама ногавица и пришивање 
недостајућих дугмића − предмет добија потпуно нову форму и функ-
цију. Иако овај чин није произашао из експлицитне свести о културној 
вредности предмета, он представља практичан одговор на потребу за 
удобним, природним материјалом, у складу са хипи филозофијом. Уно-
сећи лични печат, Љиљана панталоне носи као део свог модног израза, 
у складу са вредностима те алтернативне естетике. Током летовања на 
приморју и шетања београдским улицама, она их комбинује са лаганим 
туникама и еспадрилама, оживљавајући предмет у новом друштвеном и 
културном контексту.

Ова кројачка интервенција није била само чин креативне адапта-
ције, већ и симболички гест трансформације мушког и интимног одев-
ног предмета у јавни, женски и генерацијски редефинисан модни арти-
кал. Моменат те трансформације у овом конкретном случају остварује 



ЈЕЛЕНА СЕКУЛОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

76

се кроз поступак прекрајања, који бисмо савременим термином назва-
ли rework17, − материјалну и симболичку прераду која предмету дарује 
нови живот и ново значењско усмерење. Овај чин, међутим, представља 
тек једну фазу у ширем процесу сингуларизације, у оквиру којег пред-
мет постепено губи своју изворну, употребну улогу и стиче нова, симбо-
лички обојена значења (Kopitof 2005, 275, 283–287). Тај процес почиње 
већ одлуком удовице Живке Мијић да гаће сачува, чиме се предмет из-
дваја из свакодневног животног циклуса и улази у сферу породичне ме-
морије. Управо у том тренутку предмет добија нову, емоционалну вред-
ност − као лична успомена и материјализовано сећање на изгубљеног 
супруга. Њиховом каснијом преправком и укључивањем у лични стил 
Љиљане Сантовац, та сингуларност се даље развија и трансформише, 
при чему предмет опет стиче нова значења и вредности − не само естет-
ске и друштвене, већ и контекстуално обновљене афективне вредности. 

Слика 4. Преправка у пределу појаса: детаљ ручне интервенције 
на горњем делу гаћа/панталона, инв. бр. 52927 

(фото: Анђела Петровски, Етнографски музеј у Београду)

17 Термин rework дословно значи „поново радити” или „прерадити”  ʤʦʤʝʥʘʪ ʢʘʜʘ 
ʩʝ ʦʜʝʚʥʠ ʧʨʝʜʤʝʪʠ ʧʨʝʨʘʹʫʿʫ, ʧʦʧʨʘʚˀʘʿʫ, ʧʨʠʣʘʛʦʹʘʚʘʿʫ ʥʦʚʠʤ ʩʪʠʣʦʚʠʤʘ ʯʠʤʝ ʜʦʙʠʿʘʿʫ 
ʥʦʚʫ ʬʫʥʢʮʠʿʫ ʠ ʟʥʘʯʝˁʝ (ʥʧʨ. ʧʨʝʨʘʹʠʚʘˁʝ ʪʨʘʜʠʮʠʦʥʘʣʥʠʭ ʠʣʠ ʤʦʜʥʦ ʟʘʩʪʘʨʝʣʠʭ ʦʜʝʚʥʠʭ 
ʧʨʝʜʤʝʪʘ ʫ ʩʘʚʨʝʤʝʥʝ ʤʦʜʥʝ ʘʨʪʠʢʣʝ).



77ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА ЈЕДНОГ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Управо тај развојни пут гаћа/панталона од употребног предмета до 
емотивно значајног објекта − отвара простор за примену појма „био-
графских предмета” који развија Џенет Хоскинс. Она указује да поје-
дини објекти већ од тренутка настанка носе своју биографију, пратећи 
и материјализујући животне приче својих власника, постајући активни 
медијатори личног и културног идентитета (Hoskins 1998, 7–8). У том 
светлу, појам биографских предмета додатно осветљава механизме Ко-
питофове сингуларизације, показујући како објекти стичу јединствен 
идентитет и вредност управо кроз своју историју, употребу и трансфор-
мацију. Свака биографија предмета у суштини садржи причу о сингула-
ризацији, јер је свака биографија јединствена управо због јединствено-
сти људских живота и контекста у којима се предмет користи и транс-
формише.

Следећи корак у разматрању сингуларности овог одевног предме-
та јесте анализа слојева трансформације кроз које је предмет прошао. 
Овај процес, у којем мушки интимни одевни предмет постаје део жен-
ске, савремене (субкултурно обојене) гардеробе, илуструје како се ма-
теријална култура може адаптирати и оживети у новим друштвеним и 
културним контекстима. Прелазак предмета из једног временског али и 
значењског оквира у други сведочи о његовој флексибилности и способ-
ности да преноси, али и преобликује вредности, идентитете и наративе.

Тако је могуће на овом конкретном примеру идентификовати неко-
лико међусобно испреплетених трансформација које чине темељ сингу-
ларизације предмета, јер не функционишу само као њена пратећа поза-
дина, већ представљају њене суштинске механизме. Те трансформације 
обухватају:

•	 Функционалну промену, у којој гаће губе своју изворну, интим-
ну улогу и добијају нову, као део женске свакодневне гардеробе;

•	 Материјалну трансформацију, остварену кроз кројачку интер-
венцију и rework процес , којим се мења њихова форма и употреб-
на функција;

•	 Културну реинтерпретацију, кроз коју предмет добија ново 
значење, при чему служи као средство преиспитивања и преоб-
ликовања родних норми у модном и културном контексту;

•	 Генерацијску трансформацију, у којој предмет постаје медија-
тор између два различита културна и временска контекста, по-
везујући личну историју више генерација унутар једне породице.

Што се тиче наведених гаћа, прекрајање и даља употреба нису били 
само практичан чин реупотребе, већ и значајна лична интервенција у 



ЈЕЛЕНА СЕКУЛОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

78

оквиру очувања породичне историје. Љиљана је, уносећи нови живот у 
овај предмет, трансформисала не само његов физички облик, већ и зна-
чењски оквир − од интимног дела мушке одеће до јавног модног израза 
женске индивидуалности у постмодерном урбаном контексту. 

Ова трансформација подразумева и културну реинтерпретацију: 
предмет који је првобитно био део мушког гардеробера у оквиру јед-
ног патријархално обојеног друштвеног контекста, постаје средство суб-
културног израза и знак женске креативности. Поред функционалне и 
симболичке трансформације, важна је и генерацијска димензија: пред-
мет повезује два културна и временска контекста – фигуру деде, који је 
гаће поседовао и евентуално носио у Призрену током прве половине 20. 
века, и унуку, која их крајем 20. века укључује у свој модни израз. Ова 
повезаност временских и културних слојева претвара предмет у посред-
ника међугенерацијског дијалога и канал културне циркулације између 
традиције и савремености. Та временска и афективна повезаност утиче 
на ново читање предмета, омогућавајући његову транзицију из контек-
ста „немоде” у нови модни и културни оквир. На примеру призренских 
гаћа видимо како се немода и мода преплићу у животном циклусу једног 
одевног предмета: немода као фаза у којој предмет губи актуелност, али 
стиче историјску и емотивну вредност; и мода као динамичан простор у 
којем се предмет поново активира и редефинише. „Немода” у том смис-
лу не представља крај, већ потенцијални простор за реинтерпретацију, 
што овај случај јасно илуструје. Када су гаће након деценија преправље-
не у женске летње панталоне и уклопљене у хипи стил, оне поново улазе 
у модни контекст − овог пута у оквиру нове парадигме која преиспи-
тује родне и културне норме. Тај прелаз од немоде ка моди остварује 
се управо кроз механизме као што су сингуларизација и емоционална 
везаност, који предмету дарују нови идентитет, функцију и вредност. На 
тај начин, призренске гаће постају пример динамичне узајамности из-
међу немоде и моде − немоде као интервала културног контемплирања 
и меморијске вредности, и моде као контекста редефинисања и савре-
мене употребе. Ова релација не само да указује на флексибилност моде, 
већ и на потенцијал немоде да отвори простор за нове облике значења и 
идентитетске артикулације.

Након периода активне употребе, панталоне више нису коришћене, 
али нису ни одбачене – биле су пажљиво сачуване током наредних го-
дина, што представља други циклус „пасивног трајања” у оквиру њихове 
културне биографије. У овом раздобљу, предмет задржава своју афек-
тивну и симболичку вредност, прелазећи из сфере свакодневне употре-
бе у домен личног архива у коме остаје више деценија. 



79ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА ЈЕДНОГ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Културна биографија ових панталона сведочи да предмети нису ста-
тични − њихов статус се временом мења, а они се, у складу са околно-
стима, крећу између фаза употребе и пасивног чувања, моде и немоде, 
личног значења и породичне меморије

5. Музеализација као прекретница у културној 
биографији

У теоријском оквиру културне биографије предмета, музеализација 
се може разумети као један од преломних момената у животном циклу-
су објекта. То је фаза у којој предмет престаје да циркулише као елемент 
свакодневице − било у употреби или ван ње − и улази у домен културне 
репрезентације, симболичке вредности и јавне меморије. Иако се че-
сто схвата као завршни корак у животу једног предмета, музејски кон-
текст не представља крај, већ трансформацију: уласком у институцију, 
предмет добија статус артефакта, постајући посредник између приватне 
историје и колективне културе, личног сећања и јавног наратива. У том 
смислу, музеализација се може сагледати и као радикални моменат у 
процесу сингуларизације – она укида употребну функцију, али уноси 
нову димензију значења, вредности и тумачења.

Чин Љиљане Сантовац која је крајем 2024. године панталоне усту-
пила Етнографском музеју у Београду путем откупа, представља кључ-
ни моменат у биографији овог предмета. Овим поступком, предмет 
прелази из оквира породичног чувања у институционални контекст, 
добијајући статус културног добра и отварајући простор за музеолош-
ку интерпретацију. Панталоне су, заједно са чарапама које су при-
падале њеном деди Николи18 и комплетом женске ношње њене баке 
Живке19, продате музеју и заведене под инвентарним бројем 52927 у 
оквиру збирке Градске ношње. Овим гестом отворена је нова етапа у 
културној биографији предмета: она у којој он почиње да комуницира 
са јавношћу кроз музејске наративе и академске анализе20, прелазећи 
у зону институционалног памћења, те постаје предмет колективне 

18 Два пара мушких чарапа које је Живка лично израдила за Николу; заведени су под 
инв. бр. 52921 и 52922.

19 Поменути комплет чине: кошуља инв. бр. 52930, појас инв. бр. 52931, јелек инв. бр. 
52932 и димије 52933.

20 Ова студија управо представља један од облика те академске анализе.



ЈЕЛЕНА СЕКУЛОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

80

рефлексије и тумачења у оквиру институције која има моћ да обликује 
јавно разумевање прошлости21.

Прелаз предмета у музејски контекст представља један од кључних 
тренутака у процесу његове сингуларизације, јер се тим чином артикал 
извлачи из приватне и/или комерцијалне циркулације и уписује у ин-
ституционални поредак културне репрезентације. У овом конкретном 
случају, гаће − трансформисане у панталоне − бивају комодификова-
не, можда и први пут током своје дуге материјалне биографије: постају 
роба у тренутку када се откупом преносе у музејску збирку. У том новом 
оквиру, предмет добија статус артефакта и посредника – не само између 
приватне историје и јавне меморије, већ и између различитих наратив-
них режима: породичне приче, музејске документације и академског 
тумачења.

Eтнографскi музеј у Београду чува укупно 13 примерака мушког 
доњег веша са територије Косова и Метохије – десет у оквиру Збир-
ке народне ношње Косова и Метохије и три у Збирци градске ношње, 
укључујући и гаће које су предмет ове студије. Најстарији музеализо-
вани примерци датирају с краја 19. века и одликују се једноставнијим 
кројем и другачијим конструктивним решењима у односу на оне из прве 
половине 20. века. Старији модели били су кројени тако да прате фор-
му чакшира (потурлија), са спуштеним туром, што је карактеристика 
оријенталног стила, док примерци из међуратног периода показују јасан 
европски утицај и налик су класичним панталонама европског кроја. 
Сви примерци су израђени од домаћег памучног платна, што указује на 
локалне текстилне ресурсе и кројачке праксе. Музејска документација 
у највећем броју случајева не садржи податке о томе ко је те предмете 
носио, ко их је израдио или у каквом су контексту били употребљени, 
што додатно отежава реконструкцију њихове „животне приче”.

Са аспекта поменутог, примерак призренских гаћа издваја се упра-
во кроз своју наративну артикулацију − преплитање породичне мемо-
рије, личне креативне интервенције и институционалне валоризације − 
чиме предмет стиче културну сингуларност и постаје активан медијатор 
различитих временских, родних и идентитетских значењских равни. За 
разлику од других примерака у музејској збирци, који улазе у инсти-
туционални оквир углавном као представници типолошке или етничке 

21 Више о начинима на које музеј – конкретно Етнографски музеј у Београду – коди-
фикује начин посматрања предмета, видети: Simić, Marina. 2008. „Izlaganje narodnosti 
kao tradicionalne kulture u Etnografskom muzeju u Beogradu: istraživanje muzejske mo-
dernističke prakse.” U: Muzeji u Srbiji: započeto putovanje, (ur.) Gavrilović Ljiljana, Stojano-
vić Marko, 47−69. Beograd: Muzejsko društvo Srbije. 



81ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА ЈЕДНОГ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

категорије, овај предмет долази са већ изграђеном животном причом 
која му обезбеђује додатну слојевитост и потенцијал за потенцијал за 
вишеструка читања. Ова сложена биографија, која обухвата интимну, 
субјективну и јавну димензију, омогућава да гаће не буду посматране 
искључиво као текстилни остатак прошлости, већ као жива тачка укр-
штања културних пракси и музеолошке репрезентације.

У циљу детаљнијег разумевања функционалне и симболичке вред-
ности предмета, као и његове позиције у оквиру регионалне традиције, 
приликом стручне обраде примењена је компаративна анализа која је 
указала на кројне сличности са раније музеализованим примерцима 
мушких гаћа из села Јелакце22 (општина Лепосавић, инв. бр. 35374), села 
Пасјане код Гњилана (инв. бр. 9414) и из Приштине (инв. бр. 47820). Сва 
три примерка карактерише широк појас (у случају приштинског при-
мерка појас је декорисан извезеним цветним гранама), изведене фалте 
испод појаса, као и благо сужене ногавице. Сва три примерка одликују 
широк појас (приштински примерак има појас украшен извезеним цвет-
ним гранама), изведене фалте испод појаса и благо сужене ногавице. 
Ове кројне карактеристике указују на постојање специфичних решења 
у оквиру ширег регионалног и временског оквира. Установљене пара-
леле допринеле су контекстуализацији предмета ове студије у оквиру 
просторних и временских одевних пракси, чиме је додатно обогаћено 
његово значење у музејској збирци.

Приликом стручне обраде и инкорпорисања предмета у збирку 
Градске ношње, отворило се питање његовог именовања. Наиме, у про-
цесу уписа новопристиглог предмета у музејску документацију, поред 
техничких и технолошких карактеристика, било је неопходно одредити 
и одговарајући назив, с обзиром на његову сложену биографију и дво-
струку функцију. На крају је предмет заведeн под називом „гаће”, чиме 
је наглашена његова изворна улога као мушког доњег веша. Иако је у 
историјату забележено да је накнадно преправљен и коришћен као жен-
ске летње панталоне, тај аспект није ушао у званичну класификацију: 
предмет није означен као „панталоне, женске”, нити је трансформација 
евидентирана кроз допунску категорију. Такав избор назива одражава 
свесну интерпретативну одлуку кустоса или руководиоца збирке, који 

22 Гаће из села Јелакце су првобитно ношене као чакшире, да би касније служиле као 
доњи веш испод зимских сукнених чакшира. Ова промена у употреби илуструје флек-
сибилност одевних предмета у оквиру традиционалног сеоског начина живота, где један 
текстилни артикал може проћи кроз више животних фаза и у свакој од њих задобити 
различите функције, условљене конкретним околностима, годишњим добима или по-
требама носиоца.



ЈЕЛЕНА СЕКУЛОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

82

одлучује који ће аспект биографије предмета бити истакнут. Међутим, 
овакве одлуке нису коначне − подложне су каснијим изменама, кри-
тичком преиспитивању и стручном дијалогу, што представља једну од 
суштинских димензија музеолошког рада.

Коначно, чин музеализације овог конкретног предмета покренуо је 
важно етичко и концептуално питање: да ли гаће/панталоне треба чу-
вати у трансформисаном облику који носи слојевита значења, или их 
рестаурирати у њихово изворно стање? Ова дилема превазилази тех-
ничке оквире конзервације и задире у основне принципе представљања 
културног наслеђа. У суштини, она се односи на то како желимо да 
памтимо прошлост − као динамичан процес испуњен континуитетима, 
преобликовањима и новим значењима, или као стабилан репер једног 
одређеног историјског тренутка. Иако је у званичној музејској докумен-
тацији наглашена мушка функција предмета и он заведeн као „гаће”, 
у пракси конзервације начињен је другачији избор: предмет је очуван 
у свом трансформисаном, каснијем облику − као женске летње пан-
талоне. Овим се имплицитно признаје значај културне и биографске 
комплексности предмета, као и његовог каснијег животног тока. Важно 
је, међутим, имати на уму да док се назив и класификација у музејској 
документацији могу релативно лако изменити или допунити, конзер-
ваторско-рестаураторски поступци имају далеко трајније последице. 
Избор да се предмет сачува у трансформисаном облику представља не 
само техничку одлуку већ дубоко етички чин који обликује будуће на-
чине његовог тумачења, презентације и разумевања у јавном простору.

Сузан М. Пирс у књизи Museums, Objects, and Collections: A Cultural 
Study наглашава да музеализација није неутралан чин, већ активна ин-
тервенција која стабилизује значења и уоквирује наративе о прошлости. 
Према њеном тумачењу, улазак предмета у музеј подразумева извла-
чење из његовог првобитног контекста и увођење у нови – институци-
онални – простор, где се значења реконструишу у складу са музејским 
дискурсом (Pearce 1992, 3–5). Музеји, како истиче, не приказују објекте 
као неутралне артефакте, већ их тумаче кроз наративне оквире који се 
временом мењају. Ова перспектива, иако омогућава увид у културне, 
друштвене и историјске димензије предмета, истовремено носи ризик 
„замрзавања” једног аспекта уместо приказивања њихове вишеслој-
ности. Посебно у случају одеће, Пирс подвлачи да музеји не „излажу” 
одећу већ је „тумаче”: одевни предмети носе више значењских слојева, 
и њихово тумачење се увек одвија у контексту – културном, институци-
оналном, временском (Pearce 1992, 45).



83ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА ЈЕДНОГ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Са овом теоријском перспективом, конкретан пример предмета 
„гаће/панталоне” добија ново осветљење. Дилема око именовања и фи-
зичког облика – да ли да га заведемо као „гаће” или „панталоне”, и да 
ли да га очувамо у мушком или женском облику – више није питање 
техничке природе, већ суштински музеолошки и етички избор. Док до-
кументација и архивски систем усмеравају фокус на његову првобитну 
функцију, сам материјални облик сведочи о трансформацијама у кас-
нијем животном циклусу. Ова напетост између документацијског и ви-
зуелног – између онога што је записано и онога што је материјално очи-
гледно – захтева да се предмети посматрају као културно-биографски 
(Копитоф) и емотивно обојени артефакти (Хоскинс). 

Из те перспективе, предмети су динамични ентитети чија се зна-
чења непрестано мењају – у складу са фазама употребе, институционал-
ним тумачењем и афективним везаностима. Они нису само архивски 
документи, већ трагови животних прича: носе знаке употребе, преправ-
ки, креативних интервенција и личних околности. Управо тај спој ма-
теријалног, емоционалног и институционалног чини музеолошко тума-
чење оваквих предмета посебно осетљивим и сложеним.

Препознавање ових слојева значења омогућава музејима да прева-
зиђу уско функционалне или типолошке приступе23 и да отворе простор 
за сложеније, „животније” представљање културне баштине. На тај на-
чин, музеј не остаје само чувар „аутентичних” облика из прошлости, већ 
постаје простор у ком се преговара о томе шта и како памтимо − укљу-
чујући и оно што је лично, нестандардно или вишезначно.

Ова динамика између музејског тумачења и физичког изгледа пред-
мета открива важан аспект музејске праксе: процес музеализације није 
једноставан и неутралан, већ је дубоко утемељен у концептуалним из-
борима који одређују која ће значења бити истакнута. У случају одеће, 
овај процес укључује не само тумачење њеног социјалног и културног 
значења, већ и одлуке о томе који аспект њене биографије треба бити 
истакнут. Дакле, избор да се предмет прикаже као „гаће” или као „пан-
талоне” није само питање формалне класификације, већ питање тога 
како ми као друштво дајемо значај различитим фазама једног предмета 
и његовој вези са културним, друштвеним и историјским контекстом.

23 У досадашњем музеолошком раду стручњака Етнографског музеја у Београду на 
пољу проучавања културе одевања, махом су биле примењиване уске функционалне и 
типолошке интерпретације, што је често доводило до поједностављивања комплексних 
значења одевних предмета.



ЈЕЛЕНА СЕКУЛОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

84

Сложени живот предмета: закључна разматрања културне 
биографије једног предмета

Кроз културну биографију мушких гаћа из Призрена ова студија 
показује на који начин материјални предмети постају значајни актери 
у процесима производње значења, трансформације вредности и арти-
кулације културног памћења. Од почетне улоге функционалног, али 
неупотребљеног одевног предмета, преко интергенерацијске креативне 
адаптације, до институционалне музеализације, овај артефакт пролази 
кроз низ статусних промена. Његова трансформација из доњег рубља у 
панталоне хипи стила, а потом у музејски експонат, осветљава сложене 
процесе кроз које одевни предмети – као саставни делови материјалне 
културе – пролазе.

С тим у вези, културна биографија призренских гаћа осветљава 
значајан сегмент односа између материјалне културе и индивидуалног 
идентитета. Она показује како један, наизглед баналан предмет, може 
функционисати као медијум прелаза између традиционалног и модер-
ног, приватног и јавног, породичног и институционалног, као и између 
родно обележених сфера – мушког и женског. Такве трансформације не 
само да указују на промене у употреби и значењу, већ откривају меха-
низме кроз које се лична сећања, породичне вредности и друштвени об-
расци уобличавају у нове културне наративе, нарочито унутар музејских 
контекста. На тај начин, гаће не постају само музејски експонат, већ и 
сведочанство о динамици културних промена, креативној адаптацији и 
модусима очувања породичне и колективне меморије.

Ова студија случаја доприноси и бољем разумевању сложене дина-
мике употребе, неупотребе и новог тумачења одевних предмета кроз 
време. Иако су гаће највероватније набављене као готов производ – било 
куповином, било кроз систем даривања – њихова примарна употребна 
функција никада није остварена. Предмет је остао неношен, али је сачу-
ван у оквиру породичног домаћинства током више деценија. У том пе-
риоду, гаће прелазе у стање „пасивног трајања” – издвојене из тржишне 
и свакодневне циркулације, али истовремено очуване као материјални 
траг једне епохе, локалне одевне праксе и породичне историје. У том 
смислу, оне представљају пример „немоде” – одевног предмета који 
више није у употреби, али задржава културну и симболичку релевант-
ност.

Посебно значајан тренутак у биографији овог предмета јавља се 
када престаје његово „пасивно трајање” и када унука првобитног влас-
ника одлучује да гаће трансформише у панталоне, које затим носи као 



85ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА ЈЕДНОГ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

израз личног стила инспирисаног хипи естетиком. Та кројачка интер-
венција није само чин креативне адаптације, већ и симболички гест: 
интимни, мушки одевни предмет постаје јавни, женски и генерацијски 
преобликован текстилни израз. Укључивањем у хипи естетику – контра-
културни оквир усмерен на преиспитивање доминантних друштвених и 
родних норми – предмет стиче додатну семантичку слојевитост. Постаје 
не само чувар породичног сећања, већ и медијум идеолошког и култур-
ног исказа.

Овај пример конкретно илуструје Ападурајев концепт „друштвеног 
живота ствари”, по којем предмети стичу нова значења у зависности од 
друштвених контекста и начина на који се користе (Appadurai 1986, 3), 
као и Копитофову тезу о „културној биографији” објеката, која обухвата 
њихов пролазак кроз различите режиме трансформације.

Са тог становишта, нова улога гаћа у савременој модној пракси от-
вара простор за вишеслојна тумачења: с једне стране, артикулише вред-
ности слободе, индивидуализма и отпора друштвеним очекивањима; с 
друге стране, афирмише континуитет породичног сећања, уносећи лич-
ни и интергенерацијски наратив у јавни простор. На тај начин, друштве-
ни живот предмета надмашује његову првобитну функцију и наставља 
да се обликује кроз нове контексте, значења и улоге.

Кулминација ове вишеслојне биографије догађа се 2024. године 
када унука Љиљана Сантовац уступа откупом панталоне Етнографском 
музеју, чиме предмет прелази из породичне сфере у институционални 
оквир културног наслеђа. Чином продаје, панталоне постају део му-
зејског система вредности, у коме се њихово значење додатно кодира 
кроз процесе селекције, документације и интерпретације. Како подсећа 
Џенет Хоскинс, предмети могу „носити памћење” (Hoskins 1998, 5), а у 
музеолошком контексту то памћење се институционализује и претвара 
у елемент колективног наратива. Гаће, сада музејски артефакт, сведоче 
о културним праксама, регионалним моделима мушког одевања, међу-
генерацијским релацијама које одевни предмети могу задобити кроз 
своје дуго постојање/трајање у материјалној култури. Кроз процес музе-
ализације „биографски предмети” попут ових панталона постају актив-
ни агенси у конструисању и очувању културне баштине.

Моменат музеализације представља врхунац процеса сингулариза-
ције предмета, при чему он стиче статус јединственог артефакта – носи-
оца сложеног и вишеслојног идентитета, који је истовремено родно хи-
бридан (мушког и женског карактера) и функционално преображен (од 
интимног доњег веша ка јавним хипи панталонама). У овом конкретном 
случају, сингуларизација – одвајање предмета из свакодневне употребе 



ЈЕЛЕНА СЕКУЛОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

86

и његово позиционирање као посебног и издвојеног објекта – реализује 
се кроз три јасно разграничена момента: а.) породично чување и него-
вање као вредног личног наслеђа, б.) креативну трансформацију и пре-
прављање у нови модни артикал и в.) коначну институционализацију у 
оквиру музејске збирке.

Иако је чин откупа музејског предмета формално улазак у домен 
економске размене, треба имати у виду да ова трансакција не значи 
нужно и поновну комодизацију у класичном смислу тржишне вред-
ности. У случају предмета као што су мушке гаће из Призрена, ми не 
можемо са сигурношћу тврдити да су оне у било ком тренутку у про-
шлости функционисале као комодитет − односно као роба која је имала 
тржишну вредност и циркулисала у домену размене. Тиме што музеј 
предмет откупљује, ствара се нова валоризациона сфера која превазила-
зи класичне економске категорије. Предмет улази у специфичан музеј-
ски контекст где постаје део културног наратива и колективне меморије. 
У овом смислу, комодизација као економска категорија уступа место 
сложенијој пракси сингуларизације – где предмет стиче јединствен и не-
поновљив идентитет. Због тога је битно истаћи да музејска комодизација 
није класична комодизација, већ превазилази економске категорије и 
представља своју врсту „комодизације сингуларности” – где предмет 
добија статус јединственог културног сведока, не као стандардизована 
роба, већ као сингуларни артефакт чија вредност проистиче из његовог 
историјског, културног и интерпретативног контекста. 

Овај процес укључује истовремено: „десакрализацију” предмета као 
свакодневног и практичног артефакта, музеализацију као трансформа-
цију предмета у јединствен артефакт и на крају реинтерпретацију њего-
ве вредности кроз музејски дискурс. Међутим, парадоксално, сам чин 
излагања у музеју може произвести нову форму сакрализације – инсти-
туционалну и културну – у којој предмет добија статус сведока, аутен-
тичног представника прошлости, или чак објекта културне „ауре”. Ова 
двосмерност процеса – одвајање од животног контекста и истовремено 
уздизање у домен културне вредности – сведочи о условно речено „ам-
бивалентној”, природи музеализације као праксе која конституише, али 
и трансформише значења.

Поред тога, овај чин истовремено брише и неке од претходних ди-
мензија вредности предмета, попут емотивне и породичне везаности, 
али и отвара могућност новог значењског живота предмета у институ-
ционалном и јавном простору. Како примећује Љиљана Гавриловић, 
„...етнографски предмети, дакле, предмети направљени да би се упо-
требљавали у разноврсним контекстима унутар ’своје’ културе, у музеју 



87ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА ЈЕДНОГ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

се нађу измештени у претпостављено (културно) не-специфичан про-
стор, окружен празнином (маргином) и редефинисани у објекте посма-
трања” (Гавриловић 2006, 2). Када артефакти попут ових панталона из 
породичног простора прелазе у музеј, мења се начин на који их посма-
трамо и тумачимо. Они престају да буду искључиво лични или породич-
ни предмети и постају део збирке која носи културна значења и приче 
ширег друштвеног контекста. Кроз музејски наратив, ти предмети се из-
двајају и смештају у нови контекст – као сведоци прошлости и носиоци 
колективног памћења. Тај прелазак није само физичко премештање, већ 
и промена њихове улоге и значаја у друштву. Овако посматрана, музе-
ализација као културни процес не представља само завршну станицу у 
биографији једног предмета, већ њену трансформацију у јавни дискурс 
о идентитету и вредностима.

Тако, ове панталоне не постају само музејски експонат, већ и све-
дочанство о динамици културних промена и трајности индивидуалне 
креативности у оквиру колективне меморије. Овај однос између личног 
и колективног, интимног и институционалног, јасно се огледа у третма-
ну одевног артефакта у музејском контексту. Као што показује пример 
призренских гаћа, материјалност одеће често се испитује и тумачи не 
само кроз њену форму и функцију, већ и као носилац друштвених вред-
ности, емоција, родних улога и идентитетских позиција.

Посебно значајна у биографији призренских гаћа јесте чињеница 
да су прошле кроз два раздобља „пасивног трајања” и статуса „немоде”. 
У првом периоду, након набавке у међуратном добу, предмет није био 
употребљаван, већ је сачуван у оквиру домаћинства породице Мијић 
као неношен одевни артикал − што га сврстава у домен одевне немоде: 
одеће која је ван свакодневне употребе, али није изгубила симболичку 
вредност. Тек током друге генерације, унука Љиљана иницира транс-
формацију овог комада у женске летње панталоне, чиме гаће излазе из 
стања пасивности и добијају нови живот у модном контексту. Међутим, 
након тог периода активне употребе, предмет поново улази у фазу чу-
вања − овога пута у преправљеном облику − што представља други ци-
клус „пасивног трајања”. У том другом периоду гаће више нису модно 
активне, али добијају нови слој вредности: постају породични артефакт 
и чувар афективне меморије. Ова двострука динамика − два циклуса 
чувања, али само један прелазак из немоде у моду − додатно наглашава 
сложеност културне биографије овог предмета. Његова финална транс-
формација у музејски експонат не наставља модни живот, већ га преус-
мерава у домен институционалног памћења, где гаће постају медијум 
културне артикулације и тумачења прошлости.



ЈЕЛЕНА СЕКУЛОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

88

Из ове перспективе, анализа предмета указује на значај концепата 
као што су „друштвени живот ствари”, „културна биографија објеката” 
и „памћење кроз предмете”, који пружају теоријске оквире за разуме-
вање начина на који се артефакти трансформишу и стичу нова значења 
у различитим културним и временским контекстима. Пратећи промене 
у значењу и функцији призренских гаћа, постаје јасније да одевни пред-
мети нису само одраз свакодневних пракси и индивидуалних иденти-
тета, већ и активни чиниоци културних и институционалних процеса 
који утичу на начин на који се прошлост памти, тумачи и представља. 
Културна биографија овог комада одеће осветљава сложене везе из-
међу материјалне културе и личног идентитета, показујући како одевни 
предмет може постати посредник у конституисању културног памћења. 
Управо кроз ове трансформације откривају се механизми посредством 
којих се лична сећања, породичне вредности и друштвени обрасци пре-
плићу и преобликују у музејске наративе.

Пример мушких гаћа из Призрена открива све сложености које 
културна биографија једног предмета може обухватити. Од настан-
ка у међуратном периоду, преко фаза неупотребљивања, породичног 
чувања, прекрајања и поновног живота у новом облику и друштвеном 
контексту, па до коначне музеализације, овај предмет пролази кроз низ 
трансформација које осветљавају не само његов материјални ток, већ и 
ток значења. Кроз све фазе – од производње и употребе до институци-
оналног очувања – предмет се појављује као активан учесник у проце-
сима памћења, репрезентације и реконфигурације идентитета. Његова 
биографија сведочи да ствари нису ни неме ни статичне, већ испуњене 
потенцијалом да посредују између приватног и јавног, личног и колек-
тивног, пролазног и трајног. Музеализација као завршна фаза не означа-
ва крај живота предмета, већ његову нову димензију: институционално 
препознавање и отварање ка различитим могућностима интерпретације 
у јавном простору. Овај случај подсећа да предмети могу бити архиви, 
сведоци и приповедачи – живи текстови кроз које се култура прелама, 
обнавља и траје.



89ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА ЈЕДНОГ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Литература

Appadurai, Arjun. 1986. „Introduction: Commodities and the Politics of 
Value.” U: The Social Life of Things: Commodities in Cultural Perspective, 
ур. Arjun Appadurai, 3–63. Cambridge: Cambridge University Press.

Бандовић, Александар Д. 2023. „Остава из Чуруга: прилог једној култур-
ној биографији.” Зборник Народног музеја Србије XXVI-1: археоло-
гија: 107–143.

Burman, Barbara, Ariane Fennetaux. 2020. The Pocket: A Hidden History of 
Women’s Lives, 1660–1900. New Haven: Yale University Press.

Velimirović, Danijela. 2006. „Kulturna biografija grandiozne mode: priča o 
kolekciji Vitraž Aleksandra Joksimovića.” Etnoantropološki problemi 1 
(2): 91–104.

Gavrilović, Ljiljana. 1990. „Cincari: Dijaspora i etnički identitet.” Etnoantro-
pološki problemi 7: 57–60.

Гавриловић, Љиљана. 2006. „У потрази за идеалним описом музејског 
предмета.” У: Етнолошка музејска документација у Србији на по-
четку трећег миленијума – стање и перспективе, ур. Д. Рајић, 1–6. 
Чачак: Народни музеј Чачак.

Gosden, Chris, и Yvonne Marshall. 1999. „The Cultural Biography of Ob-
jects.” World Archaeology 31 (2): 169–178. https://doi.org/10.1080/004
38243.1999.9980439

Denić, Dimitrije, Goran Bošković, Angelina Pavlović i Nebojša Jovičić. 
2021. „Cirkularna ekonomija u tekstilnoj industriji.” Tekstilna industri-
ja 1: 47–57.

Erdei, Ildiko. 2008. Antropologija potrošnje: teorije i koncepti na kraju XX 
veka. Beograd: Biblioteka XX vek.

Зарић, Милош. 2017. „Културна биографија ствари у музеолошкој пер-
спективи: прича о гуслама од војничког шлема.” Гласник Етнограф-
ског музеја 81: 11–38.

Јастребов, Иван С. 2018. Стара Србија и Албанија. Београд: Службени 
гласник.

Јокановић, Милена. 2021. „Зграда музеја као музејски предмет: биогра-
фија Музеја 25. мај у Београду.” Зборник Матице српске за ликовне 
уметности 49: 277–291.

Kale, Jadran. 2021. Odijevanje naroda, nastanak narodne nošnje. Beograd: 
Biblioteka XX vek.

Kopitof, Igor. 2005. „Kulturna biografija stvari: komoditizacija kao proces.” 
Treći program 125–126: 274–300.



ЈЕЛЕНА СЕКУЛОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

90

Miller, Daniel. Stuff. Cambridge: Polity Press, 2010.
Pearce, Susan M. 1992. Museums, Objects and Collections: A Cultural Study. 

Leicester Readers in Museum Studies. London: Leicester University 
Press.

Поповић, Душан Ј. 1998. О Цинцарима: прилози питању постанка нашег 
грађанског друштва. Допуњено издање. Београд: Прометеј. (прво-
битно издање 1927.)

Прелић, Младена, Тибор Варади (ур.). 2017. Цинцари: културна разме-
на, идентитет и наслеђе. Београд: Етнографски институт САНУ.

Симић, Марина. 2008. „Излагање народности као традиционалне култу-
ре у Етнографском музеју у Београду: истраживање музејске модер-
нистичке праксе.” У: Музеји у Србији: започето путовање, ур. Љиља-
на Гавриловић и Марко Стојановић. Београд: Музејско друштво Ср-
бије, 47–69.

Hoskins, Janet. 1998. Biographical Objects: How Things Tell the Stories of Peo-
ple’s Lives. New York – London: Routledge.

Цветаноска, Виолета. 2014. „Културна биографија мијачке ношње.” 
Гласник Етнографског музеја 78: 57–88.

Šiljak, Violeta, Saša Vajić, Vojkan Bižić и Goran Zbiljić. 2022. „Cirkularna 
ekonomija: recikliranje sportske opreme.” Ecologica 29 (108): 627–638. 
https://doi.org/10.18485/ecologica.2022.29.108.21

Jelena Sekulović

REWRITING THE PAST: A CULTURAL BIOGRAPHY 
OF A MUSEUM OBJECT

Summary

This study, starting from the cultural biography of men’s underpants from Prizren, 
explores how material objects become key actors in the processes of meaning production, 
value change and articulation of cultural memory. Relying on the theoretical frameworks 
of the social life of things and the cultural biographies of objects, the paper analyses how 
a clothing artifact mediates between the private and the public, the family and the institu-
tional, the traditional and the contemporary, as well as between the gendered spheres – male 
and female.

The trajectory of this object – from unworn underwear from the first decades of the 
20th century, through family preservation and creative adaptation into hippie pants during 
the 1980s, to musealization in the 21st century – sheds light on the complex mechanisms 
of status and semantic changes. His biography includes two periods of ”passive duration”, 



91ПРЕКРАЈАЊЕ ПРОШЛОСТИ: КУЛТУРНА БИОГРАФИЈА ЈЕДНОГ МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

in which clothes are not actively used, but still carry a symbolic meaning, as well as one 
moment of ”activation”, when he reappears in a fashion context. This dynamic makes it pos-
sible to consider the relationship between ”fashion” and ”non-fashion”, use and archiving, 
personal memory and final musealization as an institutional form of representation. In the 
museum context, the object takes on a new role: it is no longer just a custodian of family 
memory, but becomes a means of cultural interpretation. Its value shifts from the utilitarian 
to the symbolic and narrative field, thus becoming an active medium in the processes of con-
structing gender, generational and cultural identity. Thus, these trousers become not only a 
museum exhibit, but also a testimony to the dynamics of cultural change and the durability 
of individual creativity within the collective memory. The relationship between the personal 
and the collective, the intimate and the institutional, is clearly reflected in the treatment of 
the clothing artefact in the museum context. As the example of Prizren underpants shows, 
the materiality of clothing is often examined and interpreted not only through its form and 
function, but also as a carrier of social values, emotions, gender roles and identity positions.

The example of Prizren’s underpants testifies that material objects are neither silent 
nor static – they have their own social life, participate in the circulation of meanings and 
mediate between different cultural worlds. As archives, witnesses and storytellers, such ob-
jects allow culture not only to be remembered, but also to be reinterpreted, renewed and 
transformed.

Keywords: clothing, cultural biography, social life of things, transformation, museal-
ization

Примљено: 16. 9. 2025. 
Прихваћено: 9. 10. 2025.





 
Прегледни рад	 069.12(497.11) 

39:67/68(497.11) 

Јелена Тоскић* 

Народни музеј Ужице

ПОРОДИЦА И ДОМАЋИНСТВО У МУЗЕОЛОШКОЈ 
ИНТЕРПРЕТАЦИЈИ МУЗЕЈА НА ОТВОРЕНОМ 

„СТАРО СЕЛО” СИРОГОЈНО**

У селу Сирогојну, почетком 80-их година прошлог века, дислоци-
рањем дрвених грађевина у каквим су некада живеле многочлане за-
дружне породице у златиборском крају, настала је прва амбијентална 
поставка етнографског типа на отвореном у Србији. Грађевине народ-
не архитектуре, које су категорисане као споменик културе од изузет-
ног значаја уз етнографске експонате представљају наратив о животу 
задружних породица на селу у другој половини XIX и првој половини 
XX века. Према принципима савремене музеологије поставке музеја 
на отвореном имају своје предности и мане, које покушавамо да ре-
шимо оживљавањем амбијента и музеолошком интерпретацијом од-
ређених сегмената културе. Да ли су модели оживљавања поставке 
довољни да објасне феномен породице и породичног живота или је 
у интерпретацији потребно користити више наратива, питања су која 
чине окосницу рада. Рад се у методолошком смислу ослања на доку-
ментацију Музеја на отвореном „Старо село” и релевантне податке из 
доступне литературе.

Кључне речи: породица, задруга, домаћинство, градитељство, 
интерпретација, наратив, Музеј на отвореном „Старо село” Сирогојно.

* jelena.sirogojno@gmail.com
** Рад са истим насловом, у проширеној верзији, представљаo je хабилитациони рад 

са којим је стечено звање музејски саветник у новембру 2017. године. Због чињенице да 
је од истраживања до објављивања рада прошло осам година, претпоставља се да нису 
обухваћени сви актуелни музеолошки принципи.



ЈЕЛЕНА ТОСКИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

94

Увод

Mузеји на отвореном као својеврсне поставке у простору кроз ин-
терпретативне програме, који оживљавају статичне изложбе најчешће 
одређеног типа грађевина, могу представити комплексније и више на-
ратива. У музеју на отвореном могуће је у много већем обиму манипу-
лисати културним елементима, односно постављати их у комплексније 
међусобне значењске односе, како би нека порука била што потпуније 
пренета (Матић 2008, 177). Филтере кроз које се пропушта велика ко-
личина значења посредством материјала и облика музејских предмета 
називамо интерпретацијом. Музеолошка интерпретацијa употребља-
ва разне облике селекције, истицања, тумачења и стварања контекста, 
ствара везу између прошлости и будућности (Мароевић 2002, 75). 

Стална поставка Музеја на отвореном „Старо село” Сирогојно кроз 
грађевине „народне” архитектуре, категорисане као споменик културе 
од изузетног значаја, и етнографске експонате, представља наратив о 
животу задружних породица на селу у другој половини XIX и првој по-
ловини XX века. У складу са тим циљ овог рада је да се испита у којој 
мери музеолошка интерпретација у Музеју „Старо село” Сирогојно може 
адекватно приказати породицу и домаћинство у прошлости. Тумачење 
музејске поставке Музеја на отвореном „Старо село” Сирогојно биће 
представљено кроз следеће целине: Mузеји на отвореном − поставке у 
простору; Визуелна структура домаћинства – слика породице; Наратив-
ни приступ и биографије објеката и Програми музеја на отвореном као 
могућност за интерпретацију породице и домаћинства.

Рад се у методолошком смислу ослања на досадашња теоријска ет-
нолошка и музеолошка сазнања, историјске чињенице, фото-докумен-
тацију и архивску документацију Музеја на отвореном „Старо село” Си-
рогојно, као и приватне фондове фотографија које су за потребе рада 
уступљене на коришћење.

Музеји на отвореном – поставке у простору

Музеји на отвореном су превасходно музеји, наводи Крстовић у 
предговору своје комплексне студије о овом специфичном типу му-
зеја (Крстовић 2014, 9). Музеје на отвореном не треба посматрати као 
„неку” врсту музеја. Наше могућности су много шире, ми смо подјед-
нако позоришта, тематски паркови, изграђене конзервиране локације, 



95ПОРОДИЦА И ДОМАЋИНСТВО У МУЗЕОЛОШКОЈ ИНТЕРПРЕТАЦИЈИ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

паркови природе или чак образовне институције (Rentzhog 2008, 9−16). 

Првенствено, не ради се само о зградама и објектима, већ и људима; јез-
гро надлежности није анализа, већ синтеза; фасцинација није изазвана 
чињеницама, већ причом (Vaessen 2008, 21−31). На основу тога следи 
да музеји на отвореном као специфичан тип музеја обухватају културу у 
пуном облику, односно приказују природу, материјалне артефакте и не-
материјално културно наслеђе применом интегративног приступа. Ви-
соко постављене музеолошке стандарде није лако испунити, па су неки 
музеји на отвореном још увек задржани на нивоу статичне изложбе ре-
презентативних грађевина народне архитектуре.1

Музеј на отвореном „Старо село” Сирогојно, 2015. година 
(Фонд Музеј на отвореном „Старо село” Сирогојно)

Музеј на отвореном „Старо село” Сирогојно годинама обликује свој 
идентитет и стиче публику која препознаје његову индивидуалност међу 
другим музејима у Србији.2 Стална изложбена поставка представљена 
је амбијентално, на отвореном простору, кроз два домаћинства са гру-
пом дрвених грађевина опремљеним аутентичним предметима из ет-
нографског фонда Музеја, а чији је циљ да покажу како се живело у 
прошлости.3 Већ након почетка изградње комплекса евидентно је да ће 

1 На основу приступа у презентацији настала је условно речено подела на европске 
(западне и источне) и америчке музеје на отвореном.

2 Музеј на отвореном „Старо село” Сирогојно представља прву успешну реализацију 
пројекта музеја на отвореном у нашој земљи.

3 Реализација пројекта почела је 1979. године дислоцирањем објеката народног гра-
дитељства и формирањем амбијенталне поставке од два задружна домаћинства. Заједно 
са Црквом Св. апостола Петра и Павла пренети објекти су 1983. године категорисани 



ЈЕЛЕНА ТОСКИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

96

се стална поставка Музеја на отвореном уклопити у контекст идеализо-
вене српске прошлости, подразумевајући под тим и патријархалну по-
родичну структуру и хијерархију задружне породице у којој доминира 
склад, а чији центар представља огњиште у кући. Овакав тип поставки 
са фокусом на село уклапа се са интересовањима етнолога и музеалаца 
тог времена4 и како објашњава Гавриловић, одржало је концепт виђења 
културе заснован на романитичарској рурално-патријархалној ностал-
гији (2007).

С друге стране, конципирана амбијентална поставка приказала је 
другачији визуелни идентитет у музеолошкој презентацији,5 јер су пред-
мети постављени у простору коме контекстуално припадају. Музеј на 
отвореном за разлику од конвенционалног музеја ’у затвореном’ пред-
ставља комплексну изложбу која постаје непредметни комуникацијски 
процес, средство двоструке комуникације: од творца културних елеме-
ната ка конзументима у аутентичној култури: од музеалности ка конзу-
ментима у савременој култури, то јест ка публици (Матић 2008, 178). 

Музеји на отвореном бирају различите стратегије и приступе му-
зеолошкој интерпретацији. Фокус у основи остаје на амбијентално те-
матском потенцијалу сталне поставке, али се велика пажња посвећује 
интерпретативним програмима који могу оживети статичне изложбе 
грађевина и наративима који их допуњују.

Визуелна структура домаћинства – 
слика породице

Музеолошку интерпретацију породице и домаћинства у музеју на 
отвореном на основном нивоу можемо посматрати из визуелног кон-

као Споменик културе од изузетног значаја (Службени гласник СРС број 28/1983). Музеј 
народног градитељства је пословао у оквиру Друштвеног предузећа Сирогојно које је 
заједно са Општинама Ужице и Чајетина оснивач Установе музеја на отвореном „Старо 
село” 1992. године. 

4 На иницијативу Републичког завода за заштиту споменика културе Србије, у седмо-
годишњем плану рада из 1960. године, предвиђена су значајна средства, а потом офор-
мљена и посебна комисија (двојица архитеката и три етнолога) са задатком да спроведе 
поступак израде елабората о етно-парковима (на Златибору и у Београду на Авали) (Зла-
тић-Ивковић 2012, 16).

5 У периоду након Другог светског рата готово сваки град у Србији добија Музеј у 
коме се приказује богатство локалне прошлости, традиција, историја и уметност (Гав-
риловић 2009, 39−40).



97ПОРОДИЦА И ДОМАЋИНСТВО У МУЗЕОЛОШКОЈ ИНТЕРПРЕТАЦИЈИ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

цепта једноставним погледом на сталну поставку дрвених грађевина у 
оквиру Музеја, а затим слојевитије кроз спектар наратива које нам пру-
жа документација о појединачним грађевинама у оквиру Музеја и на 
крају кроз музеолошку интерпретацију. 

Поставка Музеја на отвореном „Старо село” замишљена је да пред-
стави богатство, развој и тип народне архитектуре златиборског краја, 
а уједно и породичне, друштвене и привредне односе на селу кроз до-
маћинства у каквим су крајем XIX и почетком XX века живеле многоч-
лане задружне породице у планинским селима западне Србије. 

По принципу стварања амбијенталних поставки у етно-парковима,6 
касније музејима на отвореном, направљен је распоред пренетих грађе-
вина и формирана стална поставка грађевина репрезентативног изгледа 
са просторном и структуралном формом домаћинства, а према узори-
ма претходних истраживачких проучавања.7 Музејска домаћинства у 
овом случају представљају простор за тумачење породице и породичног 
живота у планинским крајевима западне Србије. Посматрати породи-
цу из угла домаћинства пре свега указује на узрочно последичну везу 
између две социолошко-правне и економске категорије. Домаћинство 
као економски оквир породичног живота не постоји без материјалних 
предуслова, у које спадају услови становања и предмет рада, односно 
имање најчешће је интегрисан са породицом. Данас је управо случај да 
је породица исто што и домаћинство, како по саставу чланова, тако и по 
функцијама које деле (Милић 2001, 77).

Домаћинства представљају стамбени простор грађен од већег броја 
мањих објеката различите величине и намене, окупљених око куће. На 
овакву организацију стана утицало је више фактора. Подизање мањих 
грађевина једноставнијег конструктивног решења не захтева велике ма-
теријалне трошкове, као ни посебно обучену радну снагу. Грађевине из 
тог времена су једноставне, мањих димензија и без украса. Развој поро-
дице, њено увећавање, проширење и удружени рад узроковали су по-
већање броја стамбених и привредних објеката. 

6 Термин етно-парк се среће у документацији Музеја на отвореном „Старо село” 
Сирогојно, који су аутори концепта будућег музеја народног градитељства преузели из 
пољског назива „етнографски парк-музеј” (више у Златић Ивковић 2012).

7 За већину грађевина из музејске поставке постоје основни подаци о пореклу и влас-
нику, уз описе конструктивних решења које је забележио главни архитекта пројекта 
Ранко Финдрик. Такође, треба напоменути да је поставка настала у два периода: од 1980. 
до 1983., када су пренети објекти везани за домаћинства, сточарски стан, објекти нове 
намене; затим од 1992. привредни објекти попут штале, мишане, качаре и др. Идејни 
план са објектима − воденица, ваљарица, кречана и ћумурана није реализован.



ЈЕЛЕНА ТОСКИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

98

Шуљагићи, село Драглица,	 Музејско домаћинство
1983, инв. бр. 1384.	 (Фонд Музеј на отвореном „Старо село”
	 Сирогојно)

Павиљонски тип насеља карактеристичан за планински крај Ву-
косављевић повезује са задружном породицом и означава као најпот-
пуније израђено (Вукосављевић 1965, 271). Матић просторно решење 
домаћинства посматра као циклично, јер кућа заправо представља чво-
риште свеукупне комуникације у оквиру једног домаћинства (Матић 
2007, 64).

У Музеју на отвореном ,,Старо село” Сирогојно стална поставка, од-
носно домаћинства, приказују распоред зграда у стамбеној целини од-
ређен по правилима које намеће функционисање задружне породице у 
оквиру домаћинства. На средини дворишта смештена је „главна кућа”, а 
остале грађевине су подигнуте око ње. На источној страни су поставље-
не грађевине за житарице амбар и салаш – кош за кукуруз, а са западне 
стране су вајати, млекар и мањи објекти као што је хлебна пекара, трап 
и пчелињак. Део домаћинства који припада економији, како то нала-
жу развијенија правила становања, налази се изван дела домаћинства за 
живот људи.

Величина и структура домаћинства повезана је са структуром по-
родице која је у њима егзистирала. Задружна породица представља осо-
биту установу заједничког живота, ширу од биолошке породице. Она се 
састоји од више породица (најмање од две), а њени чланови живе и раде 
заједнички по начелу поделе рада, заједнички располажу средствима за 
производњу која припадају заједници и заједнички искоришћавају пло-
дове свог рада (Филиповић 1991, 3). Према попису становништва Среза 
златиборског из 1863. године закључује се да су у већини домова живеле 
породичне и кућне задруге. Просечан број чланова домаћинства је из-
међу 6 и 8, али у истом периоду на селу постојала је мала породица од 
2−4 члана и задруга од 10−15 до 25 чланова (Игњић 2002, 13−14).



99ПОРОДИЦА И ДОМАЋИНСТВО У МУЗЕОЛОШКОЈ ИНТЕРПРЕТАЦИЈИ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Породица Стаматовић Сирогојно 1958. године 
(Приватни фонд породица Миша Стаматовића)

Породица Митрић село Скржути, 1942. година 
(Приватни фонд породица Тоскић)

У сагледавању аспеката живота задружне породице стамбени и 
привредни део домаћинства морамо посматрати у целини. Број стам-
бених јединица унутар домаћинства указује на чињеницу да је број 
чланова једног домаћинства морао бити већи што је више простора за 
становање. О привредном усмерењу породице сведочи број различитих 
привредних објеката. У централном делу дворишта кућа − динарска брв-



ЈЕЛЕНА ТОСКИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

100

нара, доминира и функционално и наративно. Кућа је место за породи-
цу и обављање свих елемената живота унутар домаћинства, склониште 
и место за спавање, место за припрему хране, ритуални простор за оби-
чаје и својеврсни центар комуникације породице. Затим следе мање 
грађевине − вајати, чији број указује на број ожењених чланова задруге 
и одређује бројност и структуру породице. Млекар, посебан објекат за 
млеко и млечне производе среће се у свим домаћинствима и на тај на-
чин указује на сточарство као привредну оријентацију планинског ста-
новништва.

У оквиру оба домаћинства смештено је укупно пет објеката чија је 
намена чување житарица. Посматрањем музејских домаћинстава пре-
ма функцији привредних објеката, због већег броја амбара и коша за 
кукуруз, стиче се закључак да је ратарство било подједнако развијено 
као и сточарство. Принос жита на планинском простору свакако није 
могао бити тако велики, те се поставља питање да ли су домаћинства за-
дружних породица заиста изгледала и структурно била таква? Концепт 
музејског домаћинства иако прати просторну форму распореда објеката, 
према њиховом броју превише је развијен за историјски и економски 
контекст друге половине XIX века.8

Можемо закључити да су музејска домаћинства конципирана према 
принципу репрезентативности грађевина у периоду развијеније форме 
становања на селу. Оба домаћинства имају већи број објеката, те према 
томе приказују живот велике породице развијенијег имовинског стату-
са. То практично значи да концепт развоја градитељства, станишта и до-
маћинства који су уско повезани са имовинским јачањем села потпуно 
изостају. Приказана домаћинства на овај начин породични живот ин-
терпретирају као идеализован простор за живот велике сложне задруге. 
Породица коју можемо сагледати из примера музејских домаћинстава 
(споља сагледано) представљала би пример идеалне структуре (више 
ожењене браће живи у заједници са родитељима) и хијерархијских на-
чела (отац родоначелник породице) са пољопривредном оријентацијом 
ширег спектра. 

8 Увидом у скромну фото-документацију Музеју на отвореном „Старо село” Сирогој-
но насталу током теренских истраживања у периоду 1979 1985 тек делимично можемо 
утврдити постојање овако развијених стамбених целина или група објеката, јер су оне у 
том периоду већ углавном напуштене (више у Финдрик 1994).



101ПОРОДИЦА И ДОМАЋИНСТВО У МУЗЕОЛОШКОЈ ИНТЕРПРЕТАЦИЈИ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Наративни приступ и биографије објеката

Етнографска9 поставка у ентеријеру допринела је појашњењу живо-
та породице у домаћинству у одређеној мери, али недовољано за учи-
тавање улога и структуре породице и свеукупног контекста живота и 
привређивања. Улога чланова породице повезана је са описом и функ-
цијом грађевина само на општем нивоу. Приказани наративи углавном 
нису базирани на стварним биографским подацима везаним за објекат 
или породицу којој је припадао. Примере релације између чланова по-
родице и грађевина тумачићемо кроз примере: кућа, вајат и млекар. 

Кућа – динарска брвнара

Кућа бр. 3 Главна кућа 1. домаћинства је саграђена 1880. године у селу 
Алин Поток. Откупљена је од Раденка Лазовића и у Музеј пренета 
1980. г. Кућа је саграђена од брвана и ослоњена на зидани подрум. Има 
две просторије и особена двоја наспрамна врата.10,,Главна кућа” је по 
типу динарска брвнара, коју одликује дрвена конструкција на каме-
ној основи. Кров је четворосливни, са стрмим странама шиндром 
као кровним покривачем. Спољашња обележја на кући у виду цен-
тралног отвора – са капићем, и мањи на косинама − баџе које извла-
че дим из објекта такође одвајају кућу од осталих грађевина. У свом 
развоју од једноделне ка вишеделној грађевини главна кућа у хо-
ризонталном правцу добија „собу”, а у вертикалном „подрум”. Под 
„куће” је од земље, а изнад огњишта се налази таваница од шашовца 
− черјен, која покрива површину мало већу од површине огњишта. О 
таванске греде окачена су два држача − верижњаче, који носе вериге 
са казаном. 

9 У пракси етнографске изложбе приказују ,,традиционалне” културе народа/нације/
етничке групе или људи који живе на једној територији, а период који се ,,подразумева” 
је XIX век и почетак XX века (Гавриловић 2007, 68). 

10 Распоред грађевина у породичном насељу један је од главних разлога што је „кућа” 
добила двоја врата, једна на источној, а друга на западној страни, уколико је било могуће 
оријентисати кућу у правцу север-југ. Врата се на кући појављују из практичних разлога, 
јер је тако приступ деловима стамбене целине постао једноставнији и пут до њих краћи. 



ЈЕЛЕНА ТОСКИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

102

Ентеријер Главне куће, двоја врата и огњиште 
(Фонд Музеј на отвореном „Старо село” Сирогојно)

Живот породице у главној кући најкомплексније описује огњиште 
као својеврсни синоним за задругу. „Где станиште ту одмах и огњиште” 
(Вукосављевић 1965, 150). Огњиште, четвртаста или кружна површина 
поплочана каменом, смештено у средишту прве просторије куће. На 
огњишту се ложила ватра, припремала храна и уз њега окупљала мно-
гобројна задружна породица. Као место у прошлости где је ватра горела 
непрекидно, огњишту се придавао и велики симболички значај. Сматра-
ло се да је ово место станиште митских заштитника породице, станиште 
предака и ритуално средиште куће, око кога су се обављали најзначај-
нији породични ритуали и обреди везани за велике народне празнике. 
Симболички богато место отворило је широке могућности за интерпре-
тацију о животу породице. Од функционалних одлика као што је ложење 
ватре за грејање, припрему хране и сушење меса на таванском просто-
ру до ритуалих радњи у обичајној пракси прославе Бадње вечери, Бо-
жића, свадбених обичаја итд. Улога домаћице којој је увек и припадала 
та интимна, приватна сфера породичног живота и свакодневних кућних 
послова наглашена је у функционалном смислу, док је улога домаћина 
– старешине породице уочљивија на симболичком нивоу, посебно у из-
вођењу ритуала за празнике и повезаности са прецима.



103ПОРОДИЦА И ДОМАЋИНСТВО У МУЗЕОЛОШКОЈ ИНТЕРПРЕТАЦИЈИ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Кућа бр. 11 из Стубла. Саграђена је 1891. г. и припадала је породи-
ци Радована Варничића. Брвнара од борове грађе са две просторије и 
подрумом. Предња страна подрума је од борових талпи које се могу 
уклонити због уношења већих буради. 

У конструктивном развоју динарске куће брвнаре додавањем собе 
добија се нови простор за спавање, али и за друштвени живот. ’Соба’ 
је увек мања од ’куће’, а углавном је намењена за примање гостију, за 
славе и кућне свечаности и за спавање најстаријих у задружној поро-
дици. ’Соба’ је за два или три степеника виша од нивоа ’куће’. Под је 
од дрвених талпи, а таваница од шашовца. Ова просторија се загрева 
помоћу земљане пећи наслоњене на преградни зид. Испод ње се налази 
подрум са каменим зидовима који носе целу конструкцију куће. Визу-
елни наратив постављене свечане трпезе може се интерпретирати кроз 
тему прославе или светковине породичне славе. Соба постаје средиште 
друштвеног живота породице и тотално потискује огњиште у сферу ин-
тимног центра породичног живота. 

У подруму ове куће смештена је реконструисана грнчарска радио-
ница.11 Можда због потребе да објекат везују за личност, занимање или 
да се нагласи родна улога у породици, многи посетиоци ову грађевину 
означавају погрешно „грнчарева кућа”, јер то свакако није било зани-
мање њеног власника нити становника овог села. 

Вајати − мале зграде

Вајати12 су мале зграде намењене за смештај, и то најчешће за ноће-
вање породица ожењених чланова задружног домаћинства. У пракси 
наслеђивања имовине по мушкој линији вајати за ожењене синове екс-
плицитно изражавају тежњу сељака ка проширењу породице. Број вајата 
у дворишту је варирао у зависности од величине задруге, односно броја 
ожењених задругара. С друге стране, Вукосављевић наводи: „Велики број 
чељади спавао је по вајатима „женским зградама”. (Вукосављевић 1965, 
171−174). Често се у њима налазио само већи лежај на коме је спава-
ла мања породица. С временом, с бољим условима живота, они постају 
боље и трајније грађевине. Вајати издвојене просторије за брачне паро-
ве говоре о сепарацији дела задруге најчешће због растерећивања куће 

11 Велики број музеја на отвореном у оквиру својих изложби приказује занатске ра-
дионице и развија своју стратегију у презентацији занатских вештина са циљем њиховог 
очувања. 

12 У другим крајевима познати и као „клијети”, „зграде”, „колибе”, „киљери”.



ЈЕЛЕНА ТОСКИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

104

као простора за спавање, али и због истицања имовинског и социјалног 
статуса. У складу са тим мишљењем, сваком вајату унутар музејских до-
маћинстава додат је наратив који говори не само о брачном животу, већ 
и о имовинским приликама, организованој трговини, смртности деце и 
употреби простора за друге намене.

Вајати − зграде за ожењене синове у интерпретацији могу да прика-
жу шире контексте живота једне породице, као на пример: развој кул-
туре становања, женска и мушка занимања, децу, имовинске односе, да 
говоре о положају чланова породице и у крајњем − о распаду задружних 
породица. 

Вајат са крстовима 
(Фонд Музеј на отвореном „Старо село” Сирогојно)

Зграда бр. 6 − Вајат са крстовима саграђен је 1845. г., село Дра-
глица, припадао је породици Дубравка Шуљагића. Зграда је у архи-
тектонском смислу пример старије градње уз минимално коришћење 
гвожђа, јер је даска − шиндра причвршћена уз помоћ дрвених клинова. 

Вајат са крстовима на слемену крова, поред описа градитељских 
решења, говори о смртности деце, религији и симболичким употреба-
ма апотропеја у виду крстова. Наглашене су улога млађе жене и деце 
у породици. Најбитнија функција жене у великој породици − задрузи 
била је да роди децу, а посебно су мушка деца имала приоритет. Та не-
опходност рађања деце била је у складу са неким од општих начела која 
су владала у задрузи. „Мало има људских стремљења која су тако опће-



105ПОРОДИЦА И ДОМАЋИНСТВО У МУЗЕОЛОШКОЈ ИНТЕРПРЕТАЦИЈИ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

нита, тако једнодушна и тако безувјетна као што је жеља за дјецом у 
патријархалној средини. Дјеца нису пожељна под извјесним условима 
него увјек и по сваку цијену. Нема ништа релативно у тој тежњи него у 
њој има неки апсолутни, готово религиозни елемент. Људи овдје познају 
само један извор богатства, а то је плодност… Сва стремљења уједињују 
се у један једини силни афект: имати ’од срца’ порода и подићи дјецу” 
(Ерлих 1964, 243). У складу са том тежњом да се очувају деца, развило 
се и веровање у демоне који могу наштетити деци, па се прибегавало 
различитим врстама заштите од урока и злих дејстава. Смртност деце 
изазвана разним болестима у најранијем узрасту такође је била изра-
жена, па се прибегавало апотропејској заштити, коју су тадашњи људи 
усвајали као могуће решење. Употреба апотропеја на крову13 вајата са 
крстовима даје нам увид у најинтимније сегменте једне породице, а ис-
тицање хришћанског обележја јасно указује на доминацију православ-
ног становништва у овим крајевима и религијску припадност породице 
која живи у домаћинству. 

Зграда бр. 5 Вајат са тремом саграђен 1870. г. из села Алин Поток, 
откупљен од Мића Николића. Зграда има отворен трем и подрум.

Горњи простор вајата у изложбеном смислу опремљен великим кре-
ветом и опремом за ткање указује на женска занимања и простор где 
се припремају материјали за одећу, покривке, прекривке и девојачка 
спрема – мираз. Опремањем подрумског простора у качарску радиони-
цу истиче се занатство као мушки удео у привређивању задруге. 

Зграда бр. 12 − Вајат − особина из села Чичкова, саграђен 1903. г. у 
домаћинству Стојадина Николића. Мала зградица од букових брвана 
са кровом од борове грађе, унутар простора има уграђене преграде за 
жито. Зграда има земљани под. 

Вајат − особина због преграда за жито унутар простора повезана је 
са појмом „особине”.14 Особина се односи на покретну имовину: стока, 
жито, поклони од удаје. У особину коју кћер наслеђује од мајке не улази 

13 Наратив о вајату као простору за спавање може се пренети на поље народне фан-
тастике, укључујући у приче и веровања у митска бића попут дрекаца и море. Такође се 
наратив може ослањати на веровања у апотропејска својства и моћ крстова у заштити 
породице од грома и других злих сила. 

14 Право појединаца да самостално располажу делом стечене имовине, било да је 
жена добила од својих родитеља или је стечена на неки други начин (више у Финдрик 
1999, 48−52).



ЈЕЛЕНА ТОСКИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

106

њена ,,прћија” коју је као невеста донела у нови дом. Особина је једини 
иметак који се није делио унутар задружне породице и који се посебно 
наслеђивао. Овакав наратив јасније осликава положај чланова задруге, 
објашњава изузетке унутар функционисања породице, али и тежњу да 
се одабиром невесте бољег имовинског статуса осигура лакше функци-
онисање породице.

Млекар

Мала дрвена грађевина која је служила за чување млека и млечних 
производа резервисан је простор за једну жену − „планинку”. Осталим 
укућанима је улаз био забрањен да би се одржавала неопходна хигијена 
ових производа.

Млекар бр. 7 Откупљен је од Бранка Павловића из Сирогојна, а са-
грађен 1930. г. Мања зградица од букове грађе, покривена кровом од 
даске са подлачцима. Под је од земље. 

Млекар бр. 15 откупљен од Будимира Дабића из Алиног Потока, са-
грађен је 1920. г. Млекар је мања дрвена зграда са дрвеним кровом. Са 
спољне стране има полице за карлице. 

Градња млекара као посебних грађевина била је распрострањена 
у планинским деловима западне Србије. Млекар је изнутра и споља 
опремљен дрвеним полицама, на којима се у карлицама разливало 
млеко, у чабровима држао сир, а у качицама кајмак. С обзиром да је у 
питању сточарски крај у коме нема удруженог рада – бачијања у про-
изводњи млечних производа, млекар је грађен уз кућу у свим домаћин-
ствима. Функционално и ритуално простор млекара у златиборском 
крају је дефинисан као женски − једна жена брине о млеку и млечним 
производима. До такве „сакрализације” простора дошло је поштовањем 
одређених правила која су пре свега морала задовољити хигијенске нор-
ме, затим ритуалне, а на крају и распоред млечних производа на све 
чланове породице. Распадом задружних породица, млечни производи 
постају потенцијал за остваривање прихода жена. Кроз пример млека-
ра јасно се види родна поларизација чланова породице, а и привредна 
оријентисаност ка сточарству. 

Наративна интерпретација појединих грађевина омогућила је да 
боље сагледамо функцију и структуру између домаћинства и задружне 
породице као одвојених категорија. Уједно и визуелни и наративни ниво 
интерпретације породице и домаћинства у оквиру музејске поставке 



107ПОРОДИЦА И ДОМАЋИНСТВО У МУЗЕОЛОШКОЈ ИНТЕРПРЕТАЦИЈИ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

представљају основни интерпретативни потенцијал музеја на отвореном 
као специфичног музеја. Циљ интерпретације јесте да створи везу из-
међу прошлости и будућности, а у оквиру два наведена нивоа представа 
о породици и домаћинсту закључујемо да су они и даље на статичном 
нивоу. Презентација културног наслеђа у случају музеја на отвореном 
неоспорно мора бити употпуњена причом, праксом и живим наслеђем. 

Програми музеја на отвореном као могућност 
за интерпретацију породице и домаћинства 

Амбијент музеја на отвореном по својој природи не сме бити лишен 
наратива, јер естетика простора иако пријемчива на око неће одговори-
ти на битну улогу музеја као места за проучавање, заштиту и презента-
цију културе. У складу са тим, Доналд Пециози одређује музеј као место 
на којем се креира и презентује идентитет, наново производе контексти 
и значења, а артефакта трансформишу у „текстуалну импресију и ин-
терпретацију” (Мартиновић 2014, 89). 

Од интерпретатора културе, најчешће кустоса и његовог научно ис-
траживачког приступа, зависи да ли ће предмети само причати причу о 
„замрзнутој” прошлости или ће уз примену интегралног15 и холистичког 
приступа презентацији културу представити шире. Уколико је времен-
ски и просторни контекст строго одређен и могућности за интерпрета-
цију су сведене и уопштавајуће. Музеји на отвореном у свом раду при-
мењују неколико различитих стратегија уз помоћ којих посетиоцима 
приближавају време и простор. Зипсејн наводи пример успешно при-
мењених стратегија у музејима на отвореном, од чега се курсеви и ради-
онице везане за старе занате и програми у области „живе историје” living 
history издвајају као два основна типа примењених стратегија16 (2013).

Приближити посетиоцу причу о животу породице и демистифико-
вати хармонију и хијерархију задружне породице није лак задатак. Че-
сто су људи већ припремљени предрасудама о појединим улогама чла-
нова породице и грађевинама које им припадају. Од изражавања емо-
тивних ставова како је живот у таквом простору и таквој заједници био 
најбољи, једини исправан и како је модерно време уништило породицу 

15 Више у Томић Јоковић 2012.
16 Програми едукације (пример музеј на отвореном у Сасексу- Велд и Даунленд); 

живе историје (Јамтли у Остерсунду Шведска) или играња по улогама (Колонијални 
Вилијмсбург у САД).



ЈЕЛЕНА ТОСКИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

108

као срж друштва, па до оних који не могу да схвате тежину времена у 
којој је живела породица задружног типа и потпуног скептицизма. У ин-
терпретацији породичног живота води се рачуна о узрасту коме се при-
ча представља. Основне информације ће остати исте за све групације 
посетилаца, али ће нивои информација бити садржајнији што је група 
или појединац заинтересованији. 

Услед недостатка података из прошлости објеката − грађевина у 
Музеју на отвореном „Старо село” Сирогојно, фокус је померен на му-
зејски интерпретиран наратив о животу породица у њима. Интерпрета-
ција породичног живота и улога појединих чланова породице у Музеју 
врши се кроз програме оживљавања поставке. Од 1992. године, када је 
установа званично основана као музеј на отвореном, покренуто је више 
програма оживљавања поставке које укључују и презентацију немате-
ријалних аспеката културног наслеђа. Програми се састоје од сталних 
или повремених интеракција које за циљ имају приближавање улога и 
значаја појединих чланова породице, послова које обављају и обичајне 
праксе која се спроводи у породици. У том смислу могу се издвојити два 
типа програма који се реализују у Музеју на отвореном „Старо село” 
Сирогојно, а који дају могућност за интерпретацију породице. 

Први тип програма везан је за оживљавање поставке односно грађе-
вина „народног” неимарства. Ангажовањем локалног становништва у 
улози домаћице − жене која обавља свакодневне послове у кући и окућ-
ници, попут бриге о цвећу и чистоћи и мајстора „старих заната”17 који 
представљају своје вештине израде појединих предмета у простору му-
зејских занатских радионица, поставка прелази на други ниво интерпре-
тације. Програм оживљавања поставке ангажовањем локалног станов-
ништва представља повратну спрегу између музеја као простора где се 
баштини културно наслеђе и локалне заједнице. Кроз програме оживља-
вања поставке јасно су истакнуте поларизоване родне улоге у породици 
на селу, не само у прошлости већ и у савременом контексту. Место жене 
је у кући, где се она бави кувањем, чишћењем и распремањем, затим 
плете, преде, уређује повртњаке и цветњаке или обавља неки други кућ-
ни посао. Мушке улоге везане су за занатске радионице, пољске послове 
обраду њива и ливада, градитељство итд. 

17 У Музеју на отвореном „Старо село” Сирогојно посетиоцима су представљени лон-
чарски, ковачки, корпарски и качарски занат као део живог нематеријалног наслеђа које 
је још увек присутно на овом простору. 



109ПОРОДИЦА И ДОМАЋИНСТВО У МУЗЕОЛОШКОЈ ИНТЕРПРЕТАЦИЈИ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Програм оживљавања музејске поставке, домаћице 
Милена Ђоковић и Георгина Савичић, припрема качамака на огњишту 

(Фонд Музеј на отвореном „Старо село” Сирогојно)

Програм оживљавања музејске поставке, домаћице у вајату 
Радмила Радовановић (плетење) и Дивна Секулић (ткање) 

(Фонд Музеј на отвореном „Старо село” Сирогојно)



ЈЕЛЕНА ТОСКИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

110

Програм оживљавања музејске поставке домаћица 
Радмила Радовановић уређење цветњака 

(Фонд Музеј на отвореном „Старо село” Сирогојно)

Ова врста програма није класичан living history, нити rolе-play, већ 
оживљавање амбијента без подражавања и реконструкције прошлости. 
Уколико већ нисмо у могућности да се бавимо игроказом (role-play), 
боље је одабрати други, односно функционалнији приступ. Жена у кући 
може припремати храну на огњишу или чистити простор куће, али тако 
да радње обавља данас, у савременом контексту, без подражавања про-
шлости. На тај начин ће се приказати употреба огњишта и посуђа које 
се на њему користи, алатки које служе за ложење ватре, а може се де-
густирати припремљена храна.18 Слично је и са мушким улогама у за-
натским радионицама. Ангажоване занатлије ће користити своје алате 
у приказу својих вештина, причаће о занату из свог искуства са циљем 
да посетилац створи слику да је то живо. Тако се алату који је део етно-
графске збирке Музеја даје функција и намена на лицу места. Статичан 
изложбени простор постаје оживљен и не говоримо само о предмету, 
ревитализацији, демонстрацији, већ о живом наслеђу које чувамо при-
казивањем заната и занатске вештине као део сегмента свакодневног 
живота на селу данас. 

18 Као пример прихватања и приближавања овог приступа најбоље илуструје новин-
ски наслов ,,Бака Рада занимљивија од кустоса” (Блиц, 27.5.2010), у коме је исказано 
мишљење посетилаца о улози домаћице у музеју.



111ПОРОДИЦА И ДОМАЋИНСТВО У МУЗЕОЛОШКОЈ ИНТЕРПРЕТАЦИЈИ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Мајстор грнчар Раденко Тешић, грнчарска радионица Музеја

Мајстор качар Мирко Ковичић, качарска радионица Музеја 
(Фонд Музеј на отвореном „Старо село” Сирогојно)

Кроз интерпретацију обичајне праксе, музичког и фолклорног ства-
ралаштва, исхране и старих заната истичу се аспекти нематеријалне 
културне баштине. Инкорпорација локалне обичајне праксе у програм-
ској делатности је јако значајна за реалније приказивање живота по-
родице на селу данас, као и за разумевање њеног живота у прошлости. 
Реконструкцијом обичаја у складу са годишњим календаром празника 
приказује се начин на који је становништво овога краја обележавало ве-
лике верске и народне празнике. Из њих се може видети слојевитост 
народног веровања, односно испреплетаност хришћанских и паганских 



ЈЕЛЕНА ТОСКИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

112

елемената која прожима свакодневицу српског сељака и који је још увек 
у великој мери очуван.19 

Програм Реконструкција обичаја на Бадњи дан у Музеју 
(Фонд Музеј на отвореном „Старо село” Сирогојно)

Добар пример презентације обичајне праксе у Музеју, а везан је за 
породицу и домаћинство, илуструје реконструкција Бадње вечери20 у 
оквиру простора куће музејског домаћинства. У настојању да се прика-
же комплексност ритуала сечења и „налагања” бадњака, програм траје 
читавог дана и спроводе га домаћин и домаћица, становници села. Иако 
је у називу означено као реконструкција, није реч о глумљењу обичаја 
како би се дочарало његово практиковање у прошлости, већ о обичају 
,,налагања” бадњака у музејском амбијенту динарске брвнаре и XIX века 
како се то још увек ради у сеоским домаћинствима. Овај програм је та-
кође и интерактивног карактера, јер посетиоци нису само посматрачи, 
већ постају активни учесници. Инсистирање на спровођењу обичаја у 
садашњости корисно је због праћења очуваности традиције и културног 
наслеђа локалног становништва. Са становишта музеолошке интерпре-
тације извођење ритуалних радњи задовољава потребе очувања и пре-
зентације традиције. С друге стране, програм експлицитно наглашава 
улоге жена и мушкараца у ритуалу сечења и налагања бадњака и про-
слави бадњег дана као хришћанског празника у оквиру породице. У про-
грам су укључена и деца,21 чија је улога у породици готово невидљива из 
угла поставке, те постаје јаснија кроз један мали сегмент. 

19 У Музеју се реконструишу обичаји везани за Божић (7. јануар), Ускрс (покретан 
празник), Спасовдан (покретан празник), Видовдан (28. јун), Ивањдан (7. јул) и Петров-
дан (12. јул).

20 Програм који се спроводи сваке године у Музеју на отвореном „Старо село” Сирогојно.
21 Деца као део породице нису обухваћена посебним програмима оживљавања му-

зејских домаћинстава. Најчешћа улога коју деца показују унутар музејске поставке веза-



113ПОРОДИЦА И ДОМАЋИНСТВО У МУЗЕОЛОШКОЈ ИНТЕРПРЕТАЦИЈИ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Други тип програма представљају повремени и појединачни инте-
рактивни пројекти који кроз изложбе и радионице обухватају тему по-
родице, породичног живота и домаћинства. Као примери могу се истаћи 
реализовани програми у Музеју на отворном ,,Старао село” Сирогојно у 
периоду 2015/16. године: „КОД: РОД” двогодишњи програм реализован 
као спој уметничког израза фотографије и режираног игроказа као мо-
дела примењене антропологије са питањима о породици, домаћинству, 
роду, полу и културним кодовима и стереотипима приступа из савреме-
ног контекста. Изложба „Породиче сцене”, академског скулптора Марка 
Црнобрње и аутора поставке и каталога Николе Крстовића, инспири-
сана је променом односа друштва према родитељству и детињству. Из-
ложба је укључила и радионице у простору Музеја. И изложба ,,Дневник 
једног века”, ауторâ Јелене Тоскић и Николе Крстовића представила је 
сегменте живота задружне породице у планинском селу кроз један век, 
са циљем да обухвати све чланове једне задружне породице и њихове 
улоге у породици. Кроз изложбу су наглашени сви аспекти везани за 
појединца, живот, улоге, привређивање, ритуали, веровања и укључили 
су теме које су раније остајале на маргинама интересовања етнологије и 
музеолошке интерпретације, попут страдања, деградације, сиромаштва, 
немоћи итд. 

Замрзавање идеализоване слике прошлости одавно је престало да 
буде део разматрања музеологије, па је у презентацији појединих фе-
номена и културног наслеђа потребно користити ресурсе савременог 
времена како би се они приближили посетицу као конзументу културе 
и сачували на прави начин. Програми којим би комплексније тумачио 
шири спектар улога, функција и привређивања породице морају има-
ти упориште у пракси и приступима које примењују музеји овог типа у 
свету. 

Закључак

Да бисмо одговорили у којој мери је музеолошка интерпретација на 
примеру сталне поставке у Mузеју на отвореном „Старо село” Сирогојно 
успела да представи феномен породице и породичног живота у прошло-
сти, посматрали смо задату релацију породица − музејско домаћинство 
кроз визуелни, наративни и интерпретативни приступ.

на је за приказивање дечијих игара или за радионице оживљавања старе учионице, што 
их смешта у неке друге улоге ван контекста породичног живота.



ЈЕЛЕНА ТОСКИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

114

Амбијентална поставка грађевина из друге половине XIX и прве по-
ловине XX века визуелно приказује слику организације породичног до-
маћинства у планинским крајевима западне Србије са јасно означеним 
„задружним” типом породице, али са проблематиком стереотипног и 
статичног амбијента уоченом и у другим музејима на отвореном у виду 
изложбе која приказује репрезентативне грађевине, „породица више не 
живи ту” или „тек изашли укућани”.22

Музејско домаћинство, скупина циклично распоређених грађевина, 
прати контекст принципа изградње и груписања објеката према уста-
новљеним шемама павиљонског типа насеља. Изглед, структура и функ-
ција грађевина визуелно одговара наведеном типу насеља, али је број 
привредних објеката у диспропорцији са привредном оријентацијом 
становништва у датом временском периоду. Број објеката за становање 
прати структуру и број чланова породице, с тим што функционисање 
породице и појединачне улоге њених чланова нису јасно читљиве. У 
раду смо се осврнули на недостатке као што је одсуство хронологије и 
развојне форме домаћинства, а што је у непосредној вези са типом по-
родице, начином живота удруженим у задруге, са функцијама чланова 
породице и привређивањем.

Наративни аспект код појединих грађевина учитан из функције 
грађевине и етнографке поставке, побољшао је релацијску везу му-
зејско домаћинство – породица, али и истакао недостатак корпуса био-
графских података за сваку грађевину. У том случају, наратив као израз 
субјективног приступа интерпретатора било да је у питању аутор из-
ложбене поставке или кустос који обавља вођење кроз поставку, може 
довести до тога да музејски наратив с временом буде схваћен као ње-
гова стварна биографија. Због тога је потребно персонализовати сваку 
грађевину, повезати је са претходним животом ван музеја, а затим је са 
корпусом података и прича укључити у музејски наратив. Такав приступ 
урађен је, на пример у Музеју Бокријк (Белгија), где је фокус управо 
на биографском приступу грађевина показао везу између интегралног 
и интегрисаног − комбинације материјалног и нематеријалног наслеђа 
(Шефс 2013, 102). 

Како музејска домаћинства представљају објекти категоризовани 
као споменик културе од изузетног значаја, важно питање аутентично-
сти се априори намеће и преноси на поље интерпретације и условљава 

22 Међуратни и поратни скансени етаблирали су интерпретативни модел „Тек иза-
шли укућани”. Циљ је био стварање утиска код посетилаца да „касне само корак иза 
стварног (музејског живота” (Крстовић 2014, 17).



115ПОРОДИЦА И ДОМАЋИНСТВО У МУЗЕОЛОШКОЈ ИНТЕРПРЕТАЦИЈИ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

спровођење одређених програма под изговором да ће се на тај начин 
деградирати значај Музеја. У том смислу, поставка домаћинства у Му-
зеју на отвореном „Старо село” Сирогојно са распоредом објеката по 
одређеном реду, одабраних по критеријуму репрезентативности23 има 
тежиште у конзервативнијој интерпретацији уз нарацију која ће пра-
тити живот породице у једном ограниченом временском и просторном 
оквиру. 

Последње питање разматрано у раду односи се на поједине програ-
ме оживљавања музејске поставке, изложбе и радионице које су реали-
зоване у Музеју на отвореном „Старо село” Сирогојно, а које су у вези 
са феноменом породице и музејским домаћинствима. Као што је ис-
такнуто, музеј не сме бити лишен наратива, а музеолошка интерпрета-
ција мора приказати много више нивоа значења на начин који ће бити 
адекватно протумачен од стране посетилаца. Број програма, континуи-
тет у спровођењу, питања реконструкције обичаја, ревитализације ста-
рих заната и занимања, могућности за примену концепта и стратегија у 
музеолошкој интерпретацији, као и многе друге важне теме које су тек 
поменуте у раду, али су због тематског оквира и простора остале ван 
ширег разматрања.

Тежња ка интегративном приступу у музејима на отвореном пока-
зала је могућност изласка из оквира статичне поставке објеката и да се 
кроз доживљаје оживљене поставке могу добити бар неки одговори на 
питања како се живело у прошлости. Феномени породица и домаћин-
ство су довољно коплексни и могу уз адекватне приче и музеолошку 
интерпретацију анимирати и едуковати публику. Због тога је потреб-
но развијати програме укључујући што више дисциплина као што су 
различите врсте уметности, медицина, економија, право, којим би се 
обухватили и боље сагледали културни, временски и просторни кон-
тексти одређених феномена. На крају можемо закључити да су модели 
музеолошке интерпретације који се примењују у Музеју на отвореном 
„Старо село” Сирогојно изван могућности које музеји на отвореном 
пружају и да би у наредном периоду требало радити на њиховој им-
плементацији.

23 По том принципу су бирани и предмети за етнографске збирке по музејима у Ср-
бији. Критеријуми за избор представљају национална/етничка/културна припадност, 
старост и лепота обликовања предмета (Гавриловић 2007, 66).



ЈЕЛЕНА ТОСКИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

116

Литература

Vaessen, Jan. 2008. “Know Thy Nighbour”. In: On the Future of Open Air 
Musums, 11−12 (Östersund: Jamtli förlag).

Вукосављевић, Сретен. 1965. Историја сељачког друштва 2, Социологија 
становања. Београд. 

Гавриловић, Љиљана. 2007. Култура у излогу: ка новој музеологији. Бео-
град: Етнографски институт САНУ, 63−93.

Гавриловић, Љиљана. 2009. О политикама, идентитетима и друге му-
зејске приче. Посебна издања 65. Београд: Етнографски институт 
САНУ.

Ерлих, Вера. 1964. Породица у трансформацији. Загреб: Напријед.
Зипсејн, Хенрик. 2013. „Пост-модерни музеј на отвореном − забавни 

парк базиран на добрим причама”. Зборник Музеји на отвореном − 
Из другог угла, ур. Никола Крстовић. Сирогојно: Музеј на отвореном 
„Старо село” Сирогојно.

Златић Ивковић, Зорица. 2012. „Настанак и развој Музеја на отвореном 
„Старо село” у Сирогојну”. Зборник Музеји на отвореном. Сирогојно: 
Музеј на отвореном „Старо село” Сирогојно.

Игњић, Стеван. 2002. Становништво Златибора. Чајетина.
Крстовић, Никола. 2014. Музеји на отвореном −Живети или оживети 

свакодневицу? Београд: Музеј на отвореном „Старо село” Сирогојно; 
Центар за музеологију и херитологију Филозофског факултета Уни-
верзитета у Београду.

Maroević, Ivo. 2002. ,,Upravljanje promjenama: novi teoretski pristup mu-
zejskoj praksi”. Iz Muzejske teorije i prakse IM 33(1−2). Zagreb. https://
hrcak.srce.hr/file/207249 (приступ 2025)

Мартиновић, Драгана. 2014. ,,Нове сталне поставке у функцији транс-
формисања музеја у Србији”. Култура 144. Београд: Завод за проу-
чавање културног развитка.

Матић, Милош. 2007. Врата капија два света. Београд: Етнографски 
музеј у Београду. 

Матић, Милош. 2008. „Музеј на отвореном – тотална информација?”. У: 
Музеји у Србији: започето путовање, ур. Љ. Гавриловић и М. Стоја-
новић. Београд: Музејско друштво Србије, 173–180.

Milić, Anđelka. 2001. Sociologija porodice. Beograd.
Rentzhog, Sten. 2008. “Wat I Learnt From Writing the History of Open Air 

Museum”. In: On the Future of Open Air Museums, 11−12. Östersund: 
Jamtli förlag.



117ПОРОДИЦА И ДОМАЋИНСТВО У МУЗЕОЛОШКОЈ ИНТЕРПРЕТАЦИЈИ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Томић Јоковић, Снежана. 2012. „Интегрална заштита културног наслеђа 
у Музеју на отвореном „Старо село” у Сирогојну”. Зборник Музеји на 
отвореном. Сирогојно: Музеј на отвореном „Старо село” Сирогојно.

Филиповић, Миленко. 1991.Човек међу људима. Београд.
Финдрик, Ранко.1994. Народно неимарство. Сирогојно: Музеј „Старо 

село” Сирогојно.
Финдрик, Ранко. 1999. Вајати знамење младости. Сирогојно: Музеј 

„Старо село” Сирогојно. 
Шефс, Хилде. 2013. „Амбар из Ардена поново у посети врлом новом 

свету”. У: Зборник Музеји на отвореном − Из другог угла, ур. Никола 
Крстовић. Сирогојно: Музеј на отвореном ,,Старо село” Сирогојно.

Извори:

Хемеротека Музеја на отвореном „Старо село”
„Бака Рада занимљивија од кустоса” (Блиц, 27.5.2010)
Архивска документација Музеја на отвореном „Старо село”
Планотека Музеја на отвореном „Старо село”
Елаборат уређења ентеријера златиборске брвнаре и привредних згра-

да у музеолошко-етно-географском делу етно-парка „Златиборско 
село” у Сирогојну. 1982. Народни музеј Ужице, група аутора.

Службени гласник СРС бр. 28/1983
https://www.sirogojno.rs/

Jelena Toskić

FAMILY AND HOUSEHOLD IN MUSEOLOGICAL INTERPRETATION  
OPEN AIR MUSEUM “OLD VILLAGE” SIROGOJNO

Summary

In the village of Sirogojno, at the beginning of the 1980s, by dislocating wooden build-
ings in which large cooperative families once lived in the Zlatibor area, the first ethnograph-
ic open-air ambient setting in Serbia was created. Buildings of folk architecture, which are 
categorized as cultural monuments of exceptional importance, along with ethnographic ex-
hibits, represent a narrative about the life of cooperative families in the countryside in the 
second half of the 19th and the first half of the 20th century. According to the principles of 
contemporary museology, open-air museum exhibitions have their advantages and disad-
vantages, which we try to solve by reviving the environment and museological interpretation 
of certain segments of culture. Are the models of revival of the setting sufficient to explain 



ЈЕЛЕНА ТОСКИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

118

the phenomenon of family and family life, or is it necessary to use multiple narratives in 
the interpretation are the questions that form the backbone of the work. In methodological 
terms, the paper relies on the documentation of the Open-Air Museum “Old Village” and 
relevant data from the available literature.

Keywords: family, cooperative, household, construction, interpretation, narrative, 
Open air museum “Old Village” Sirogojno 

Примљено: 30. 9. 2025. 
Прихваћено: 9. 10. 2025.



 
Прегледни рад	 069.51:746.3(497.11) 

391-055.2(497.11) 

Мирјана Крагуљац Илић* 
Етнографски музеј у Београду

ОД НОШЊЕ ДО СЛИКЕ, ОРНАМЕНТИ НА РУКАВИМА 
ЖЕНСКЕ КОШУЉЕ СА ЗМИЈАЊА: ИЗ ЗБИРКЕ 

ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА

„…Волим слике на зиду, 
Можда ће срећа 

За неку да се закачи. 
Девојачки вез моје мајке. 

Злата вредан 
На зиду су куће…”

(Из збирке песама Кућни праг,1 
Јованке Стојановић, дародавца)

Повод за писање овог рада су два примерка веза са рукава женске 
кошуље које je породица Стојичић поклонила Етнографском музеју. 
Вез је радила мајка дародавца, Милка Стојичић (1909−1991), рођена 
у селу Медна у општини Мркоњић Град, Република Српска, Босна и 
Херцеговина. У раду се у методолошком оквиру културе сећања у кон-
тексту трансформације употребне вредности предмета и улоге музеја, 
разматра музеализацијa веза са рукава женске кошуље и наратива 
који он са собом носи. Рад проблематизује тему сусрета колективног 
памћења и индивидуалног сећања у музеолошком дискурсу. У првом 
делу рада дато је сећање дародавца на даровани предмет. Следи текст 
о одликама змијањског веза, који се односи на колективно памћење 

* mirjana.kraguljac-ilic@etnografskimuzej.rs
1 Стојановић, Јованка. 2024. Кућни праг. Београд: Свет књиге.



МИРЈАНА КРАГУЉАЦ ИЛИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

120

о змијањском везу и на крају, уодношавање индивидуалног са колек-
тивним, општеприхваћеним и институционализованим односом пре-
ма традиционалном културном наслеђу змијањског веза. 

Кључне речи: змијањски вез, орнаменти/мотиви, мотив кола 
перната, мотив 25 јабука, културно наслеђе, музеализација предмета.

О поклоњеним предметима: из разговора 
са дародавцем

Писање овог рада подстакнуто је поклоном за збирку Вез и чипка2 
која се чува у Етнографском музеју у Београду. Реч је о два урамље-
на рукава са две различите свечане (празничне) женске кошуље које су 
припадале Милки Стојичић (1909–1991), девојачко Думузин, рођене у 
селу Медна у општини Мркоњић Град. На поклоњеним рукавима су ве-
зени мотиви змијањског веза, познати у народу као кола перната (на 
једном рукаву) и мотив 25 јабука (на другом рукаву). Како су кошуље 
изобичајене и од ношења оштећене, Милка је одлучила да рашије рука-
ве и да их сачува у орману. Према сећању њене кћерке Јованке Стојано-
вић која је донела предмете у Музеј, њихова мајка Милка је у породици 
од своје мајке учила да везе као девојчица и везла је до удаје, односно 
до шеснаесте године. С обзиром на бројне обавезе у породици Милка се, 
према речима њене кћерке, након удаје није бавила ручним радом. Из 
уже породице, коју су чинили родитељи и два брата, удала се у истом 
селу за Николу Стојичића (1902−1981) који је потицао из велике поро-
дице. Радио је као железничар (кочничар), имао је солидна примања и 
породица је лепо живела. Породица је колонизована 1946. године у село 
Нови Козарци код Кикинде. Са собом су у Нове Козарце, село у ком су 
колонизовани, понели и ношњу да их подсећа на завичај. Преселили су 
се са вером да ће ту имати бољи живот, али су добили оронулу швапску 
кућу на коришћење. Ту су отац и мајка, Никола и Милка, живели неко 
време, али су се убрзо преселили у Кикинду и тамо су остали до смр-

2 Збирка Вез и чипка је углавном класификована према географском принципу, и 
у њој се налази колекција везова из Босне и Херцеговине која не садржи велики број 
предмета, али својим уметничким изразом, орнаментиком и техником израде заслужује 
пажњу и стручно интересовање. Најстарије примерке из Босне и Херцеговине 1904. и 
1906. године набавио је на терену Сима Тројановић. Већи број предмета из тих крајева 
Музеју је поклонио Иво Холуб, учитељ који је радио у селима западне Босне и Херцего-
вине, тачније у Поповом пољу и Змијању (више: Филеки, 1999).



121ОД НОШЊЕ ДО СЛИКЕ, ОРНАМЕНТИ НА РУКАВИМА ЖЕНСКЕ КОШУЉЕ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

ти. Имали су осморо деце, и чинили су све да својим радом и трудом 
обезбеде деци солидан и пристојан живот. Школовали су децу, и према 
речима њихове кћерке Јованке, сва деца су им била успешна у послу за 
који су се образовали. 

Поклоњене рукаве је након Милкине смрти наследио њен син Ђоко 
и он их је урамио са жељом да тако сачува успомену и сећање на ручни 
рад своје мајке. Ђоко Стојичић је био српски књижевник, публициста, 
министар и дипломата Савезне Републике Југославије. Према речима 
његове сестре Јованке која је предмете донела у Музеј, они су као деца 
одрастали уз мајчине приче о животу у родном крају. С обзиром на то 
да је Ђоко седам година обављао функцију амбасадора у Прагу,3 он је 
са собом понео и поклоњене везене рукаве. Везене предмете је урамио 
током боравка у Прагу и они су били на зиду његовог дома док је тамо 
живео, а када се вратио у Београд, понео их је са собом у свој стан где су 
били изложени до његове смрти. Тим чином их је на неки начин транс-
формисао у декоративне предмете са жељом да сачува сећање на лепоту 
мајчиног ручног рада. С обзиром на то да је и син преминуо и да у по-
родици има још ручно рађених Милкиних предмета, породица је одлу-
чила да урамљене рукаве поклони Музеју у знак сећања на њен ручни 
рад. На тај чин их је подстакла и чињеница да је змијањски вез уврштен 
на Унескову репрезентативну листу нематеријалног културног наслеђа 
човечанства. Будући да је Музеј по мишљењу дародаваца место на ком 
се препознају, вреднују и чувају традиционалне вредности, породица је 
желела да ови предмети буду сачувани у њему. 

О змијањском везу 

Предмети који су поклоњени Етнографском музеју потичу из села 
Медна, које се налази на обронцима планинâ Димитора и Лисине у до-
лини рекâ Медљанке и Сане. Постоје различита тумачења о пореклу на-
зива села. Једно је да је село добило име по меду, а друго да су га Турци 
назвали Медина по арапској речи за утврђено насеље. Припада обла-
сти Змијање, која се налази у северозападном делу Републике Српске, 
односно Босне и Херцеговине. Према писаним историјским изворима, 
највећу територију обухватала је у првој половини 16. века, и то источну 

3 Ђоко Стојичић је од 1994. до 2001. био амбасадор Савезне Републике Југославије у 
Републици Чешкој.



МИРЈАНА КРАГУЉАЦ ИЛИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

122

и западну границу чиниле су Врбас и Сана, а северну и јужну планине 
Козара, Димитор и Лисина (више: Бугарски 1985, Ђукановић 2015).

Змијање је дуго имало статус посебне организационе јединице, адми-
нистративне јединице са различитим територијалним опсегом, али као так-
во данас не постоји. У време потпадања под османску власт, па до почетка 
19. века, организовано је као нахија Змијање, чије су се границе поклапале 
са границама средњовековне жупе Земљаник (више: Ђукановић 2015).

Према географском положају и етнографским карактеристикама, 
Змијање припада динарском подручју традиционалне културе. Реч је 
о брдско-планинском терену с просечном надморском висином од око 
700 метара. Већи део територије био је у зони крша и оскудевао је у 
изворској и текућој води. У прошлости су климу карактерисале дуге и 
оштре зиме са високим снежним покривачем (више: Бугарски 1985). 

Змијањска села су разбијеног типа и подељена у засеоке. Засеоци су 
у већини случајева значајно удаљени и настали су развијањем и дељењем 
породице. Основу привређивања чини екстензивно сточарство, док ра-
тарство представља мање значајну привредну грану која је обухватала 
узгој планинских жита − зоба, јечма, пира и кукуруза. Осим тога, по-
себна пажња је посвећена узгоју лана и конопље, с обзиром на то да су 
те сировине коришћене за израду основних делова одеће и покућства 
(више: Бугарски 1985). Становници ове области живели су као и сви пла-
нинци, и имали су одређену врсту аутономије, нису били ослобођени од 
дажбина, али су успели да се сачувају од јаче експлоатације и посебних 
дажбина. Имали су право да исповедају своју веру и захваљујући утицају 
српске православне цркве успели су да очувају национални идентитет 
(више: Ђукановић 2015). Овај динарски тип људи услед напорног физич-
ког рада условио је развој горштачког изгледа и снажне телесне грађе. 
Змијањци су изразито везани за природу и то је последица опстанка у 
условима живота који произилази из географског окружења и климе 
(више: Ђукановић 2015). Домаћинство чини многочлана задружна по-
родица. У дворишту сваког домаћинства изграђено је више стамбених 
објеката. По основним обележјима, змијањска кућа је брвнара динар-
ског типа која има високи и стрм четворосливни дашчани кров (више: 
Бугарски, 1985, 3). Целокупан намештај, текстилно покућство и посуђе 
израђују сами укућани или сеоске занатлије. Поседују развијен смисао 
за уметничко стваралаштво и то се може уочити на појединим дрвеним 
предметима украшеним резбаријом (гуслама, преслицама, пастирским 
чашама и сл.) (више: Бугарски 1985, 5). 

Одећа коју су носили на Змијању припада динарском типу ношњи. 
Одликује је специфичан таман колорит везених украса на платну. Још 



123ОД НОШЊЕ ДО СЛИКЕ, ОРНАМЕНТИ НА РУКАВИМА ЖЕНСКЕ КОШУЉЕ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

у првим деценијама 20. века одећа се израђује од материјала домаће 
израде, а вез се ради танком тамном вуном. 

На сеоским црквеним зборовима жене и девојке носиле су свеча-
но одело, тзв. зборарско или црквено рухо (више: Карановић 1926, 140). 
„Женско дете, како одрасте, почне мати на девојачки начин чешљати и 
облачити” (Карановић 1926, 141). Девојка за удају је до тела носила дугу 
белу кошуљу са широким рукавима, на којима је широк вез крсташких 
јабука (више: Карановић 1926). „По платну везу вуницом, која је обојена 
у плаво, зелено, смеђе и то: на рукавима, недрима, по рубу и на бошчама. 
Ту су: јабуке, гране, орнаменти, урнеци. Сада је све плаво и црно, а нег-
да је још било и зелено и црвенкасто смеђе. Све се више та грађа за вез 
купује готова у трговинама. Везу не с лица, него с наличја” (Карановић 
1926, 145). „Interesantno je da motivi koji se susreću na tekstilu zapadne, 
jugozapadne i severozapadne Bosne, u odnosu na druge krajeve, u sebi nose 
i čuvaju mnogo više starijih elemenata koji su se davno pojavili u umento-
stima najstarijih naroda (na primer Egipćana, Grka, itd.). Međutim, iako su 
se na pojedinim tekstilnim delovima (na primer na nošnji) zadržali skoro 
sasvim u svom prvobitnom izgledu, svi ti motivi umnogome su izgubili svoje 
pravo značenje, te možemo naslućivati da su oni danas više ornamental-
no-ukrasnog karaktera no nekog drugog, i da su se kao takvi zadržali na 
tekstilu” (Vladić Krstić, 1963, 134).

Геометријски мотиви спадају међу најстарије орнаменте, а један од 
њих који се јавља на текстилу код свих Словена је мотив кола (круга) 
(више: Vladić Krstić, 1963, Филеки ). Коло је реч словенског порекла, и 
његово значење и изведенице се односе на предмете кружног облика (во-
деничко коло, венац, прстен и сл.). Мотиву кола који се јавља на веженим 
предметима приписују се симболичка својства, прецизније кругу. Он 
симболише време, сунце, кружно кретање, савршено кретање. Круг као 
савршени геометријски облик имао је заштитна својства и представљао 
је симбол заштите (више: Филеки 1999). За мотив кола у облику ромба 
карактеристично је да има уписане ситне орнаменте, крстиће, ромб или 
друге геометријске облике који су поткићени најчешће стилизованим 
кукама или назубљеним орнаментима (више: Vladić Krstić 1963, Филеки 
1999). Међу везеним орнаментима змијањског краја мање су заступље-
ни, али се могу наћи и вегетабилни орнаменти. У југозападном делу Бо-
сне још увек се задржао и мотив јабуке. Мотив јабуке и куке окретуше 
су остаци претхришћанског народног веровања. По народном веровању, 
јабука је симбол живота, здравља, плодности, напретка, среће. Она је 
симбол добра или се њоме жели изазвати добро, добар исход (више: Ђу-
кановић 2015, 20).



МИРЈАНА КРАГУЉАЦ ИЛИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

124

„Важно је истаћи значај орнамената у змијањском везу који се није 
поједностављивао у изради кроз два вијека” (Ђукановић 2015, 19). Мо-
тиви су доследно преношени с генерације на генерацију. Змијањским 
везом приказана је уметничка креативност, симболичка креативност 
и осећајност темперамента и духа крајишке жене. Мењали су се мате-
ријали на којима је рађен вез, од конопљаног, ланеног, памучног плат-
на, па до индустријских тканина. Рад везиље представља стваралачки 
уметнички чин кроз који она шаље поруку ближој и даљој околини. Је-
лица Беловић Бернадзиковска везиљу описује као српску сељанку, без 
формалног образовања, која складно, прецизно и тачно везе орнамен-
те. Никада није изучавала геометрију, али показује тачност, симетрију 
и осећај за боје. Интуитивно схвата и разуме геометријске облике и 
чувар је традиције везења. Њене способности су утемељене на карак-
теру народа и поднебљу којем припада, у њеном раду се огледа душа 
народа (више: Беловић Бернадзиковска 1907). Народни вез, по њеном 
мишљењу, представља симбиозу историјских и психолошких сведочан-
става о народном духу. Тако је и у случају змијањског веза. Вештина ве-
зиље била је пресудна у избору начина на који ће се орнамент сместити 
на средину површине на којој везе. Везиља је морала да има вешту, мир-
ну и стрпљиву руку. Вез је рађен концем модре, чивитли или тамнопла-
ве боје, које на белој подлози доприносе да ови везови одишу мирноћом 
и елеганцијом. Откуда ти тамни тонови у овом крају, до данас је остала 
загонетка. Многи проучаваоци су покушали да црне тонове метохијског 
веза доведу у везу са модром чивитли бојом мркоњићког веза, али није 
било резултата (Vladić Krstić 1963, 142). Мотиве мркоњићког веза могли 
бисмо више упоређивати са мотивима косовских кошуља, и то на рука-
вима, где се такође срећу композиције „крста са јабукама” као и многи 
други орнаменти (нпр. куке, кукице, стилизоване гране које срећемо и 
на мркоњићким кошуљама) (Vladić Krstić 1963, 142).

Змијањски вез је први елемент традиционалне културе из Репу-
блике Српске и Босне и Херцеговине који је на деветој седници Међу-
народног комитета за нематеријално културно наслеђе, одржаној 26. 
новембра 2014. у Паризу, уписан на Унескову репрезентативну листу 
нематеријалног културног наслеђа човечанства. Реч је о једном од 
најкарактеристичнијих везова са подручја Републике Српске и Босне и 
Херцеговине. Његова специфичност се огледа у богатству орнамената, 
колориту и техници израде. „Аутентичност Змијањског веза манифестује 
се у усклађености, хармонији и стилској перфекцији геометријских 
орнамената укомпонованих са тамноплавим, односно чивитли коло-
ритом” (Ђукановић 2015, 5). Локална заједница и завичајно друштво 



125ОД НОШЊЕ ДО СЛИКЕ, ОРНАМЕНТИ НА РУКАВИМА ЖЕНСКЕ КОШУЉЕ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

„Змијање” уочили су значај очувања традиције, техника и вештина у из-
ради змијањског веза. Носиоци змијањског веза су везиље које поједи-
начно или организоване у удружења или у оквиру образовног система 
при основним школама преносе технике и вештине веза (више: Ђукано-
вић, 24). „Сложене орнаменталне композиције Змијањског веза специ-
фичне су по томе што у временском периоду од средине 19. вијека па до 
данас нису поједностављиване у једноставније орнаменталне компози-
ције у изради” (Ђукановић 2015, 10).

Змијањски вез карактерише стрпљење и прецизност у изради гео-
метријске орнаментике, која се традиционално преноси са генерације 
на генерацију. Доминантна је техника покрстице (у народу позната као 
крстачка), али поред ње уочава се вез прутачки, провлак, подлакница и 
зрнца. Припада типу веза бројем јер се приликом везења броје нити. Ос-
нова код ових везова је разбрајање жица. Мотиви за вез бројем су углав-
ном геометријски пошто се они лакше прилагођавају структури платна. 
Орнаментика која се може уочити на змијањском везу је словенског по-
рекла, која је услед процеса христијанизације употпуњена византијским 
орнаментима (више: Ђукановић 2015).

Од почетка 19. века, па до средине 19. века, вез је рађен искључиво 
црним концем. Од друге половине 19. века конац се фарба у тегет боју 
која се добија од плавог камена чивита. Предиво се кува у води, када 
се вода охлади, у њу се додаје маја, а то је обојена вода у којој је фар-
бано друго предиво. У платнену торбу се стави чивит и све се измеша. 
Ова чивит боја на текстилу била је изузетно постојана и она симболизује 
мирноћу, тугу, старост, и по народном веровању штити од урока (више: 
Ђукановић 2015, 23). 

У Збирци веза у Етнографском музеју највише има једнобојног 
змијањског веза. Он се према својој лепоти и разноврсности разликује 
од веза осталих крајева у Босни и Херцеговини (Филеки 2004). 

Музеализација поклоњених предмета: опис и изглед 
поклоњених предмета

Почетни поступак у музеализацији и проучавању предмета чини 
описивање предмета, његово сагледавање у целини и уочавање детаља 
на њему. Ови поступци могу бити подстицајни за даљу истраживачку 
анализу и тумачења. Истакли смо да је реч о два предмета, два поје-
диначно урамљена рукава женске кошуље и у овом делу рада ћемо их 
описати како би се стекао увид у њихов изглед. 



МИРЈАНА КРАГУЉАЦ ИЛИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

126

Рукав 1: У правоугаоном застакљеном раму налази се примерак 
змијањског веза на рукаву женске кошуље. Вез је рађен памучним концем 
боје чивита (тегет боје) на ланеном платну домаће (ручне) израде. Централ-
ни извезени геометријски мотив који се налази на средини рукава познат је 
у народу под називом кола перната. Њега чине геометризовани орнаменти 
правилно распоређени налик на ромбове и квадрате. У горњем делу рукава, 
уз ивицу горњег дела везени су целом ширином геометријски мотиви (3 
cm). Уз доњу ивицу рукава урађен је шири појас (6 cm) веза геометријских 
мотива целом ширином. Вез је рађен техником покрстице.

Материјал: ланено платно, памучни конац
Технике израде: домаћа израда, вез техником покрстице
Димензије: 44 cm х 19 cm, димензије рама 31.5 cm х 57.5 cm

Фотографија 1. Вез, рукав са женске кошуље, инв. бр. 53188

Рукав 2: У правоугаоном застакљеном раму је примерак змијањског 
веза на рукаву. Вез је рађен памучним концем боје чивита (тегет боје) 
на белом ланеном платну домаће (ручне) израде. Централни извезени 



127ОД НОШЊЕ ДО СЛИКЕ, ОРНАМЕНТИ НА РУКАВИМА ЖЕНСКЕ КОШУЉЕ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

геометријски мотив који се налази на средини рукава познат је у наро-
ду под називом 25 јабука. Њега чини 25 мањих геометријских мотива 
(кружића, кукица, линија) који су груписани тако да чине целину. Уз 
горњу ивицу рукaва је везен појас (2 cm) са памучним концем тегет боје 
целом ширином, који чине мотиви налик на кружиће. Доњи део рукава 
украшен је ширим везеним појасем (6 cm) целом ширином рукава гео-
метријским мотивима (кукицама, троугловима), са памучним концем 
тегет боје. На доњем делу рукава урађена је кукичана чипка белим па-
мучним концем. Рукав је „поткићен” ресама од памучног конца тегет 
боје. Вез је рађен техником покрстице.

Материјал: ланено платно, памучни конац
Технике израде: домаћа израда, вез техником покрстице
Димензије: 50 cm х 19 cm, димензије рама 32 cm х 63 cm

Фотографија 2. Вез, рукав са женске кошуље, инв. бр. 53189

Предмети који се разматрају у раду доживели су формалну и функ-
ционалну трансформацију, од традиционалног одевног употребног 



МИРЈАНА КРАГУЉАЦ ИЛИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

128

предмета преобликовани су у декоративни предмет, у украс на зиду ра-
шивањем рукава са кошуље и њиховим урамљивањем. Другим речима, 
од одевног предмета постали су урамљене слике за зид. Заправо, они 
су нашли нову употребу у урбаном друштвено-културном контексту. 
Примарна функција предмета је промењена, ношња је изобичајена из 
употребе и ови предмети су постали породична меморабилија на веште 
руке њихове мајке, али и на завичај из кога потичу. Рукаве је урамио 
Јованкин син Ђоко док је био амбасадор у Прагу, а томе је допринела 
и носталгија за породицом и породичним домом. Он је као наследник 
поменутих рукава и чувар породичног наслеђа одлучио да их урами и 
изложи на зиду свога стана како би му то наслеђе и сећање на мајку било 
ближе. Урамљени предмети указују на традиционално идентитетско по-
рекло породице. Истицањем веза на зиду стана указује се и на свест сада 
већ грађанске породице (у другој генерацији потомака) о значају и вред-
ности традиционалне културе. 

Наслеђивање предмета, њихово урамљивање и касније истицање на 
зиду стана у Прагу, могло би да укаже и на потребу наследника за исти-
цањем идентитетских карактеристика. Претпоставка је да је друштвени 
положај и државна функција коју је наследник обављао допринела томе 
да се истакне наслеђе изван круга породице, с обзиром на то да су пред-
мете могли видети сви посетиоци (гости). 

У оба случаја, од употребног одевног предмета до украса на зиду, 
предмети чине израз идентитета чланова породице, како оних који су 
га израдили, тако и оних који су га наследили. Ови урамљени рукави 
доживели су своју првобитну трансформацију у породици из које поти-
чу. Они су визуелни посредници породичног сећања и осећања, која су 
у вези са њим, и док су били изложени у породичном амбијенту, има-
ли су активан утицај на подстицање сећања на породични идентитет и 
порекло. Поклањањем ових предмета Музеју, чланови породице су же-
лели да одрже сећање на породичну традицију коју су чували. Култу-
ра сећања на плану личног и колективног памћења означава мање или 
више осмишљен однос према прошлости и конструктивни однос према 
прошлим искуствима с обзиром на садашњост и будућност.

Памћење је садашња прошлост, без памћења не бисмо могли замис-
лити време и оно се супротставља пролазности. Памћење преокреће оно 
што се не може обрнути и враћа на оно што је изгубљено (више: Куљић 
2006). Речено жаргоном модерне „мнемологије”, колективно памћење 
чини низ практичних образаца и културних садржаја које људи уче да 
би их декодирали и конвертовали у властити идентитет (Куљић 2006, 9). 
Колективно памћење, као интеграција различитих личних прошлости у 



129ОД НОШЊЕ ДО СЛИКЕ, ОРНАМЕНТИ НА РУКАВИМА ЖЕНСКЕ КОШУЉЕ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

једну заједничку прошлост, конституише се у напетости између службе-
не политике сећања и приватних сећања (Куљић 2006, 10). Приоритети 
културе сећања су различити односи према прошлости у којима се огле-
да колективна свест. Док је сећање више везано за емотивни и когни-
тивни однос појединца према искуству, дотле се памћење више односи 
на друштвени и културни апарат у којима се складишти учинак сећања 
(Куљић 2006, 10). 

У описане и сачуване предмете уписана су породична сећања две 
генерације потомака. Сећање које је прва генерација чланова породице 
пренела својим наследницима, а које се односи на израду веза на рука-
вима женске кошуље који је сачинила мајка дародавца предмета. У пр-
вој генерацији се дешава прва трансформација предмета која се односи 
на рашивање рукава због оштећености кошуље, али и због изобичаја-
вања народне ношње. Следећа генерација, Милкин син, који је насле-
дио предмете, преузима их као симболе идентитета и сећања на завичај, 
урамљује их и излаже у своме дому. Они и у практичном смислу постају 
слика, симбол сећања. С обзиром да немају наследника који би се могли 
поистоветити са том сликом, одлучују се да их поклоне музеју. На то је 
вероватно утицала и чињеница да је змијањски вез уврштен на Унескову 
листу нематеријалног културног наслеђа човечанства. 

Закључни осврт

У првом делу рада смо се фокусирали на порекло дарованих пред-
мета, њихове карактерстике и употребну функцију у склопу традицо-
налне културе. Иако су предмети изгубили употребну функцију, сачува-
ни рукави су задржали изворни облик и значења која су имали за члано-
ве породице. Захваљујући сећању на приче које је мајка приповедала о 
пореклу, потомци су према наслеђеним предметима развили сентимен-
талан однос, и син, као наследник описаних предмета наставио је да их 
чува и након мајчине смрти.

Преокрет се десио када је син одлучио да рукаве урами, не мењајући 
изглед предмета, и да их истакне на зиду свога стана у Прагу, где је 
обављао државну функцију амбасадора. Намеће се питање шта је ути-
цало на такву његову одлуку. С једне стране, то је његова емотивна ве-
заност за мајку. Али са друге стране, то је свакако његова везаност и 
однос према пореклу породице. Урамљивањем и претварањем предмета 
у слику, наглашена је визуелна форма предмета која пружа могућност и 



МИРЈАНА КРАГУЉАЦ ИЛИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

130

указује на нову употребну функцију предмета у урбаној градској средини. 
Вежени предмети представљају визуелну манифестацију наслеђа тради-
ционалне културе која је сведочанство прошлих времена, умећа и вешти-
не, али и порекла и идентитета. Наглашавањем ликовног аспекта народне 
уметности, породично наслеђе је представљено у градској средини у којој 
су наследници живели и оно је добило своју нову употребну функцију. 
Истицање ликовног аспекта ручних радова карактеристично је за грађан-
ску културу с краја 19. и почетка 20. века. Народна текстилна уметност 
подстицала је развој патриотских осећања (Радисављевић 2017, 32). 

Наша спознаја садашњости умногоме зависи од нашег познавања 
прошлости у контексту који је узрочно повезан са прошлим догађајима 
и стварима (више: Connerton 2004). Бавећи се друштвеним памћењем 
можемо уочити да слике прошлости служе као потврда исправности 
владајућег друштвеног поретка (више: Connerton 2004). „Generacijama, 
različiti sklopovi pamćenja, često u obliku implicitnih pripovijedanja o ono-
me što se dogodilo, susretat će se jedni s drugima; tako da fizički zajednič-
ke u pojedinim okolnostima, različite generacije mogu ostati mentalno i 
emocionalno izolirane, sjećanja jednog naraštaja zaboravljena nepovratno 
u pameti i tijelu’” (Connerton 2004, 8).

Музеји су препознати као места на којима се преко изложених 
предмета подстиче сећање, али и места на којима се ствара и обликује 
памћење. У музејима се комбиновањем материјала из прошлости ре-
гулише присуство прошлости у садашњости. Стога, важно је назначити 
да ће процес музеализације добијених предмета утицати и на њихово 
накнадно тумачење. Статус неке ствари, дакле, није фиксиран и отуда 
праћење његове промене омогућује закључивање о друштву или култу-
ри. У раду је описано како се мењао статус поклоњених предмета, од 
употребних одевних предмета, па до украса на зиду који симболизују 
наслеђе и идентитет породице. Предмети или групе предмета су неш-
то попут текста, они су наративи који нам омогућавају вишеслојна чи-
тања и тумачења. Ови трансформисани предмети (пре свега у физичком 
смислу) носе у себи слојеве значења, а њихова примарна употреба и зна-
чење су од круцијалне важности за каснију рецепцију у новом друштве-
ном контексту. Чином даривања индивидуална породична историја која 
се односи на дароване предмете постаје део колективног културног на-
слеђа које се чува у музеју. Тако сачувани у музеју остаће као документ 
и сведочанство о неком прошлом времену. 

На примеру ова два поклоњена предмета можемо пратити издвојена 
значења која ови предмети носе са собом. Иако су променили форму и 
употребу у времену и простору, од примарно употребног предмета по-



131ОД НОШЊЕ ДО СЛИКЕ, ОРНАМЕНТИ НА РУКАВИМА ЖЕНСКЕ КОШУЉЕ...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

стали су украсни предмети, визуелно је преовладало, а то је везилачка 
техника змијањског веза и њено симболичко значење које је континуи-
рано опстало као део идентитета обе генерације породице. Музеализа-
цијом поклоњених предмета употпуњује се прича о културном наслеђу 
змијањског веза, посматраног као материјализација народне мисли, 
осећања и традиције, као културно и уметничко наслеђе. 

Литература

Belović Bernadzikovska, Jelica. 1911. Mala Vezilja. Pula: Tisak i naklada Ti-
skare Laginja.

Беловић Бернадзиковска, Јелица. 1907. Српски народни вез и текстилна 
орнаментика. Нови Сад: Матица српска.

Bugarski, Astrida. 1985. Zmijanje. Banja Luka − Sarajevo: Zemaljski muzej 
BiH Sarajevo, Muzej Bosanske Krajine Banja Luka, Odbor ХХ Кočićevog 
zbora Banja Luka.

Vladić Krstić, Bratislava. 1963. „Tekstilna ornamentika zapadne Bosne”. 
Glasnik Zemaljskog muzeja u Sarajevu, sveska XVIII, 133−144. Sarajevo: 
Zemaljski muzej u Sarajevu.

Ђукановић, Данијела. 2015. Змијањски вез: свјетско културно насљеђе. 
Бања Лука: ЈУ Музеј Републике Српске.

Карановић, Милан. 1926. „Женска ношња у Змијању”. Гласник Земаљског 
музеја у Босни и Херцеговини XXXVIII, 139−150. Сарајево: Земаљски 
музеј у Сарајеву.

Connerton, Paul. 2004. Kako se društva sjećaju. Zagreb: Nacionalna i sveu-
čilišna knjižnica.

Радисављевић, Катарина. 2022. „Чурушка мода 1907−1937. године или 
извештај једног музејског инсајдера”. Гласник Етнографског инсти-
тута САНУ 70(1): 101−126. 

Радисављевић, Катарина. 2017. Настајање народне уметности: Случај 
покрета за истраживање народних текстилних рукотворина код 
Јужних Словена (1870–1914). Нови Сад: Музеј Војводине; Београд: 
Етнографски музеј у Београду.

Филеки, Ирена. 1999. „Орнаменти коло и колишњак у везу Змијања и 
Скопске Црне Горе”. Гласник Етнографског музеја у Београду 63, 
161−171. Београд: Етнографски музеј у Београду. 



МИРЈАНА КРАГУЉАЦ ИЛИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

132

Филеки, Ирена. 2001−2002. „Збирка Вез и чипка од формирања до да-
нас”. Гласник Етнографског музеја у Београду 65−66, 192−200. Бео-
град: Етнографски музеј у Београду.

Филеки, Ирена. 2004. „Колекција везова из Босне и Херцеговине у Етно-
графском музеју у Београду”. Гласник Етнографског музеја у Београ-
ду 67−68, 255−272. Београд: Етнографски музеј у Београду.

Mirjana Kraguljac Ilić

FROM COSTUME TO PAINTING, ORNAMENTS ON THE SLEEVES 
OF A WOMAN’S SHIRT FROM ZMIJANJE: FROM THE COLLECTION 

OF THE ETHNOGRAPHIC MUSEUM

Summary

The writing of this paper was inspired by a gift for the collection Embroidery and Lace 
of the Ethnographic Museum in Belgrade. It’s about two framed sleeves with two different 
shirts. The sleeves were unfolded from the shirt, they lost their use value, so the heir decided 
to frame them and thus preserve the memory. The items were made by the donor’s mother, 
Milka Stojičić (1909-1991), née Dumuzin, born in the village of Medna in the municipality 
of Mrkonjić Grad. On the sleeves are embroidered motifs of Zmijanje embroidery, known 
among the people as the feathered cart (on one sleeve) and the motif of 25 apples (on the 
other sleeve). Since the heir passed away, his sister Jovanka, in agreement with other family 
members, donated the items to the Ethnographic Museum on behalf of the family. The fact 
that the embroidery from Zmijanje is inscribed on the list of the intangible cultural heritage 
of humanity prompted them to donate the object to the museum. The objects and the desire 
to be preserved correspond to the way in which the donor recognizes the museum, as a place 
where traditional values, memories and identity are recognized and preserved. 

Objects have undergone a transformation, they have been transformed from a tra-
ditional clothing item into a decorative object, from a clothing item to framed paintings 
for the wall. In fact, they have found a new use in a different social cultural context. The 
primary function of the objects has changed, the costume has been taken out of use and 
these items have become family memorabilia at the skilled hands of their mother, but also 
of the homeland from which they originate. In the first part of the paper, an (individual) 
memory of the donor is given, which refers to the donated object. This is followed by a text 
on the characteristics of the Zmijanje embroidery, which refers to the collective memory of 
the Zmijanje embroidery and finally, the relationship of the individual with the collective, 
generally accepted and institutionalized attitude towards the traditional cultural heritage of 
the Zmijanje embroidery.

Keywords: Zmijanje embroidery, ornaments/motifs, motif of a feathered chariot, motif 
of 25 apples, cultural heritage, musealization of objects

Приљено: 30. 9. 2025. 
Прихваћено: 9. 10. 2025.



 
Прегледни рад	 351.854:39(497.11) 

341.22:008(497.11) 
316.722(497.11)

Саша Срећковић* 

Етнографски музеј у Београду

ПОРУКЕ И МЕТАПОРУКЕ НАЦИОНАЛНОГ 
РЕГИСТРА НЕМАТЕРИЈАЛНОГ КУЛТУРНОГ 

НАСЛЕЂА СРБИЈЕ

Рад се бави анализом ационалног регистра нематеријалног 
културног наслеђа Србије. Анализа обухвата формалне и садржај-
не аспекте регистра, те посебно његову комуникациону димензију у 
смислу порука – експлицитних садржаја, и метапорука – имплицит-
них садржаја који произлазе из друштвеног и културног контекста у 
оквиру којих се Национални регистар формира и развија. Посебан 
осврт у оквиру анализе односи се на културу сећања, па се поменуте 
поруке разматрају у светлу садржаја за које регистар сугерише да се 
(институционално) памте. Рад анализира и оне системске празнине 
које тумачи као садржаје предодређене за (институционални) забо-
рав. И поред непостојања стратегије у овој области, Национални реги-
стар се тумачи као јавно добро, где је од значаја шири друштвено-по-
литички амбијент и одговарајуће јавне политике у оквиру којих овај 
документ налази своју сврху.

Кључне речи: национални регистар (НР), нематеријално кул-
турно наслеђе (НКН), Koнвенција 2003, поруке, метапоруке, култура 
сећања, јавно добро. 

* sasa.sreckovic@etnografskimuzej.rs



САША СРЕЋКОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

134

„Aкo не знате куда идете, 
сваки пут ће вас тамо одвести”.

 (Кинеска мудрост. Такође, парафразирано у књизи 
„Aлиса у земљи чуда” Луиса Керола)

Увод

Национални регистар (или колоквијално речено: национална ли-
ста) нематеријалног културног наслеђа (у даљем тексту: НКН) Србије 
представља један од кључних инструмената културне политике засно-
ване на вредновању овог вида наслеђа које упућује на важне особености 
колективне свести и културног идентитета заједница различитих обима 
и карактера. 

У сваком регистру су на организован начин похрањене информа-
ције о одређеним феноменима. У овом који је покренула институци-
онална мрежа НКН Србије 2012. године, сваки појединачни културни 
феномен је у релевантном вокабулару означен као један елемент. У 
одговарајућим формуларима су подаци о одређењу: назив, опис и ка-
рактеристике елемента, подаци о носиоцима те традиције, доступности 
елемента и његовом трансферу, актуелно стање и одрживост елемента 
(укључујући промене настале на НКН као живом наслеђу), мере заштите, 
надлежне установе заштите, сагласности носилаца, пратећа документа-
ција (литература, аудиовизуелна грађа и сл.), као и подаци о особама 
задуженим за унос података.1 

У појединим другим регистрима подаци о појединачним елемен-
тима могу бити доведени у међусобне односе и творити организоване 
структуре, што овде још увек није случај. 

Наш Закон о културном наслеђу предвиђа постојање Централног ре-
гистра НКН, што заправо представља наш Национални регистар.2 Уне-
скова Конвенција о очувању НКН (у даљем тексту: Конвенција 2003.) 
напомиње да свака држава потписница може имати једну или више ли-
ста овог типа.3 Национални регистар НКН (у даљем тексту: НР) је за 
сада једини такав институционални регистар у Србији. Организовану 
бригу о пословима очувања НКН у Србији води поменута национална 

1 Видети о процедури: https://nkns.rs/cyr/upis-u-nacionalni-registar
2 Видети: члан 58. Закона о културном наслеђу (129/2121-120) на страници: https://

pravno-informacioni-sistem.rs/eli/rep/sgrs/skupstina/zakon/2021/129/11
3 Видети: лан 12. Конвенције 2003. на страници: https://ich.unesco.org/en/convention



135ПОРУКЕ И МЕТАПОРУКЕ НАЦИОНАЛНОГ РЕГИСТРА...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

мрежа релевантних институција и експерата, а вођење НР је поверено 
Центру за НКН Србије при Етнографском музеју у Београду. 

Сваки документ, па и овај званични документ Републике Србије има 
своју јасну културну и друштвену улогу у контексту поверених послова. 
Поред основне и експлицитне функције НР – а то је видљивост у циљу 
очувања НКН – њега можемо анализирати и тумачити у светлу форме и 
садржаја документа. Најзад, и та форма и садржај неминовно емитују у 
јавност известан број порука, с обзиром на то да је НР својеврсно јавно до-
бро и заједничко добро4 које заступа јавни интерес државе. Изван експли-
цитног нивоа поруке (тј. садржаја уписа у НР) овај механизам пак емитује 
и друге, мање или више имплицитне поруке које одражавају неке вредно-
сти и ставове, те друштвени контекст на основу којих је НР формиран и 
на основу којих се развија. Због тога их овде означавам као метапоруке. 

Према томе, у овом раду ћу се бавити најпре експлицитним ниво-
има порука у односу на форму и садржај националног регистра НКН, а 
онда и оним имплицитним, тј. метапорукама. Те поруке и метапоруке 
ћу претежно тумачити у светлу културе сећања, релативно младе дис-
циплине, али опет не толико нове да би имало смисла игнорисати њене 
основне налазе, међу којима је и тај да читање наслеђа одражава прет-
ходне институционалне одлуке о томе шта ћемо као друштво памтити, а 
шта не (Аpaydin 2020, 1−10; Minarova Banjac 2018, 11−14,19−24; Milne 
2024, 5−9, 18−21). На овај закључак стално ћу реферирати у току рада. 

Потом ћу се позабавити и тумачењем оног неоствареног нивоа НР, 
али не на основу произвољних спекулација, већ на основу оних про-
грамских начела јасно сугерисаних у одговарајућим административним 
документима − а то су правилници5 о упису и вођењу НР − који ипак 
нису реализовани. Taj неостварени ниво говори дакле о појединим си-
стемским празнинама у НР. 

Најзад, разматраћу НР и из перспективе ширег друштвено-политич-
ког амбијента него што је то национална мрежа НКН и њени непосред-
ни стејкхолдери. Напомињем опет, неопходно је да се НР у том смислу 
третира као јавно добро.6 Текст ће надаље бити пропраћен и мојим ко-

4 Појам заједничких добара односи се на добра, објекте или ресурсе који користе 
целој заједници или друштву у целини, а не само одређеним појединцима или групама 
унутар тог друштва. О улози културе и наслеђа као јавног добра видети: https://ifacca.
org/media/filer_public/5e/41/5e416ea9-47c5-4d3e-959e-074d624da3bb/ifacca_-_culture_
as_a_public_good_report_-_july_2024_-_english.pdf)

5 Видети: https://nkns.rs/sites/default/files/documents/pravilnik-o-upisu-u-registar.pdf
6 У извештају „Култура као јавно добро” Међународна федерација уметничких савета 

и културних агенција наводи и следеће: “Culture brings vital value to all areas of public life 



САША СРЕЋКОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

136

ментарима на основу оперативног искуства у вези са самим процесом 
кандидовања односно номиновања НКН елемената. Подсећам и на мул-
тидисциплинарну природу феномена НКН и сходно томе, потребу за 
интерсекторским приступом у раду. 

О форми и садржају

Одмах треба напоменути да форма НР до данас није јасно дефини-
сана, заправо листа прати прости ток линеарног навођења елемената без 
назнака њиховог евентуалног међусобног односа. Дозвољавам логичну 
претпоставку да ће форма у одређеном тренутку обухватати већ поје-
дине и у другим земљама коришћене облике и моделе, по принципима 
предметности, територијалности, статуса и сл. 

У смислу предметности наслеђа то начело може бити на различите 
начине изражено, попут праћења познатих пет домена НКН по препо-
руци из Конвенције 2003, а то су: 1) усмене традиције и изрази, укљу-
чујући и језик као носиоца нематеријалног културног наслеђа; 2) из-
вођачке уметности; 3) друштвени обичаји, ритуали и свечани догађаји; 
4) знања и праксе који се тичу природе и свемира; 5) традиционални 
занати и вештине.7

Поред тога, ово начело може одражавати и специфичности сваке 
појединачне државе и на тај начин имати класе наслеђа које се не по-
клапају сасвим с препоруком Унеско па могу поседовати и додатне ка-
тегорије попут кулинарских традиција, традиционалних спортова и сл. 

У смислу територијалности у различитим срединама најчешће има-
мо поделе по начелима национално − регионално − локално. У нашем 
случају, није познато да ли би и које територијалне административне 
јединице могле послужити у ту сврху, сем што смо регионалним коор-

and we must urgently acknowledge that any debate on future policy must start with critical 
reflection on the place of culture. The words and contexts in which we speak of culture are 
important because they recognise culture symbolically, as a dimension of our humanity; 
and concretely, as a sector that requires mechanisms of support, protection, promotion 
and development. Familiar ideas exist in global and local cultural policy discussions 
related to arguments to support and strengthen culture, such as public value, public need, 
development, or shared assets. More recently, discussions have begun to include the idea of 
culture as a public good. Such discussions have gained significant traction since the release 
of the concluding declaration for the UNESCO World Conference on Cultural Policies and 
Sustainable Development – MONDIACULT 2022”.

7 В. Члан 2. Конвенције 2003. 



137ПОРУКЕ И МЕТАПОРУКЕ НАЦИОНАЛНОГ РЕГИСТРА...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

динаторима својевремено наменили оквирна територијална задужења. 
Такође, територијални обухват може имплицирати и статус НКН. Тако 
ће, рецимо, „национално наслеђе” имати већу „тежину” од оног које је 
(само) локално, и сл. 

У статусне облике регистра могу спадати рецимо поделе на онај на-
чин како их је Унеско установио, дакле репрезентативно наслеђе, угро-
жено наслеђе и регистар добрих пракси очувања НКН.8

У формалном погледу, могући су и други карактери НР, а овде ћу 
поменути још неке неретко коришћене. Први се односи на поделу ру-
рално − урбано, а на постојећој националној листи има доста елемената 
који садрже оба ова означитеља. Такође, НР може да се конципира и на 
основу етничких или конфесионалних обележја елемената, на пример9, 
затим на основу родних улога у обављању праксе, генерацијској подели 
рада и сл. 

Што се тиче садржаја НР, рекао бих да НР представља конгломерат 
елемената који тешко да су међусобно самерљиви и упоредиви по јас-
ним критеријумима. Културни феномени који су ту уписани рефлектују 
с једне стране утицај махом академске традиције у Србији из друге по-
ловине 20. века и из сфера надлежности етнологије и етномузикологије, 
а с друге стране, стигли су у НР и на основу иницијативе локалних зајед-
ница.10 

Осим саме врсте елемената и њиховог одређења у оквиру типичних 
класификација или домена НКН, уколико зађемо у дубљи ниво њиховог 
садржаја у НР, односно читајући комплетне досијее, можемо примети-
ти да су нивои њихових обрада повремено неуједначени. То се односи 
више или мање на све битне аспекте уписа: на ниво дескрипције и ка-
рактеризације елемената, затим на питање одређења улога у процесу 
очувања НКН, анализу одрживости традиција, писма сагласности, као и 
на пратећу документацију. 

8 https://ich.unesco.org/en/lists
9 Колегe Милош Миленковић, Jелена Ћуковић, Богдан Дражета и Бранко Бановић 

су на пример заједно са својим сарадницима спроводили вишегодишња истраживања и 
објавили радове који разматрају могућу позитивну улогу НКН у процесима међуетнич-
ког помирења на простору бивше СФРЈ, али једнако и могућности конфликата у истом 
„кључу”, затим постојање тзв. дисонантног наслеђа и сл. Oвде је поменута улога листа 
или регистара као инструмената за постизање претпостављених циљева. 

10 НР се пак формирао с високим степеном вере и убеђења да су приложене интер-
претације, односно садржај документације које прате упис елемената, заправо виђења 
релевантних културних садржаја од стране локалних заједница, уз извесну помоћ ин-
ституција.



САША СРЕЋКОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

138

Треба с тим у вези имати у виду да је иницијална кампања приликом 
формирања националне мреже НКН резултирала с 27 елемената 2012. 
године иако је кратко трајала, и да је махом била плод напора инсти-
туција које су оснивале мрежу. Из тог разлога приметни су поједини 
недостаци и међусобне некохерентности у нивоима обраде, а за при-
мер узимам филигрански занат11, који је најпре био означен с једним 
његовим носиоцем из Краљева. Накнадним теренским истраживањем, 
тачније шест година касније, установљено је да већ у време формирања 
НР исти тај носилац по свему судећи више није био активан због својих 
поодмаклих година, а наследника у занату није имао. Други занимљив 
моменат у вези с истим уписом је навођење имена носиоца у самој но-
минацији за НР, податак који никада после тога више није био поновљен 
на тај начин, јер је првобитно наговештавао могућност формирања ли-
сте носилаца НКН, како је од почетка било и предвиђено постојећим 
правилницима. Та листа до данас није формирана.12 

Друга особеност садржаја НР је у вези с аспектом одрживости НКН 
елемената. Овде наравно имамо доста корисних обавештења, али бих 
такође рекао да су мере заштите често паушално навођене без потребне 
конкретизације (тј. без планова који би садржали информације о кон-
кретном догађају, месту, времену, актерима, буџету и сл.). Једно не са-
свим убедљиво оправдање за такво поступање можда би се могло наћи 
услед крајње неизвесних околности финансирања пројеката у култури у 
Србији, мада је јасно да без планова заштите сувише остајемо у сфери 
произвољности. Једна од уочених карактеристика садржаја односи се и 
на оне елементе у којима је етнолошка експертиза у ужем смислу само 
једна од неопходних димензија обраде, а рецимо недостају подаци из 
других дисциплина. Тако изостанак мултидисциплинарне перспективе 
узрокује повремено ситуације да у НР постоје уписи елемената који-
ма недостају целовитост и сврха. Илустроваћу овај закључак примером 
Знања и вештина прављења кајмака.13 Ми у НР имамо културолошки ре-
левантне информације о елементу, али оне су достатне само за узак круг 
експерата из области наслеђа хуманистичке провенијенције и не служе 
у довољној мери општој сврси очувања НКН, јер не поседују рецимо 
следеће потребне информације: o хигијенским условима чувања кајма-
ка (и то по сезонама, како када треба поступати), оптималним темпера-

11 https://nkns.rs/cyr/popis-nkns/filigranski-zanat
12 Истини за вољу, имена носилаца традиција из уписа су наведена у досијеима, што 

је пак недовољно имајући у виду наводе из правилника о постојању посебне листе. 
13 https://nkns.rs/cyr/popis-nkns/znanja-i-veshtine-pravljenja-kajmaka



139ПОРУКЕ И МЕТАПОРУКЕ НАЦИОНАЛНОГ РЕГИСТРА...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

турама, другим специфичностима услед смене годишњих доба и проце-
са прикупљања млека, производње кајмака и његовог складиштења, расе 
крава чије млеко се користи, начина чувања стоке (тј. да ли је слободна 
испаша или штала), затим и врсте материјала који се користи за амба-
лажу, поступка израде тих предмета, и сл. 

У погледу пратеће документације уз елементе може се уочити про-
блем незадовољавајућег техничког нивоа грађе (углавном фотографије 
и видео-материјал), мада је пре неколико година тај проблем препознат 
и због тога се данас инсистира на одређеним техничким стандардима за 
потребе валидне документације. 

Анализа порука и метапорука 

Први аспект анализе порука које емитује НР – рекао бих и основни 
– лежи у интерпретацијама културе сећања. Да подсетим, овде се ради 
о дисциплини која се као засебна издвојила крајем 20. века захваљујући 
немачким научницима и професорима брачном пару Јану и Алеиди Ас-
ман, а својим значајним доприносима у овој области истичу се и Пол 
Рикер, Пјер Нора, Ерик Хобсбаум, и други. Култура сећања истражује 
улоге културних образаца сећања, значаја памћења и сећања за форми-
рање идентитета и односа према историји и прошлости у науци и колек-
тивном памћењу (Куљић 2006, 10). 

Као што сам већ напоменуо у почетку текста, култура сећања нам, 
између осталог, говори да је сваки избор, па и овај избор тзв. елемената 
НКН утемељен на институционалним одлукама у вези с тим шта мисли-
мо да једно друштво треба да памти, а шта не (Apaydin 2020, 1–8).14 При-
том, стално смо суочени с дилемом у вези с тим у којој мери садашњост 
обликује наше разумевање прошлости, а у којој прошлост утиче на наше 
данашње понашање и одлуке (Schwartz 1991, 221−236; 2010). 

Међутим, чак и више од експлицираних избора меморије можда 
јаче „одзвањају” оне празнине, тј. садржаји који ће бити прећутани, иг-
норисани, и изостављени. Према томе, у оба случаја се друштву „шаљу 
поруке” о томе шта је пожељно памтити, а шта не. Када разматрамо 
НР, можемо уочити неколико одговарајућих трендова, или пак недо-
статак јасних трендова, што такође већ представља метапоруке по себи. 

14 Иначе, актуелност ове дисциплине у савременом медијском и политичком вокабу-
лару се углавном односи на трауматичне политичке догађаје из недавне прошлости, као 
што је на пример био Шпански грађански рат. 



САША СРЕЋКОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

140

Прво, на основу НР Србије не могу се јасно разазнати ближи критерију-
ми селекције елемената који су доспели на листу (изван установљених 
основних препорука Унеска), већ само понегде фрагментарно назрети. 
Ова чињеница представља једну од важних последица непостојања на-
ционалне стратегије НКН, коју институционална мрежа НКН очигледно 
избегава од самог успостављања система 2012. године. Недостатак јас-
не стратегије, па према томе и критеријума селекције наслеђа, оставља 
широк простор за произвољности, те и ad hoc манипулације. 

Треба имати у виду да систем НКН подразумева да се уз експерте из 
области наслеђа у кандидовање нових елемената равноправно укључују 
разнородни гласови из локалних заједница, различитих демографских 
профила, нивоа образовања, па и политичких опредељења. Ради тога је 
важно начело репрезентативности појединих традиција (Ћуковић 2019, 
81−83) означених као НКН – кључног услова опажања наслеђа у зајед-
ницама. Тај субјективни моменат у интерпретацији наслеђа је значајан 
јер објективна опажања, па и сећања, вероватно не постоје као таква.

Према томе, у светлу поменуте културе сећања издвојио бих поједи-
не трендове у ишчитавању актуелне форме и садржаја НР. 

Прво, како сам већ поменуо раније, академске традиције у оквиру 
којих су се претежно изучавали етнологија, етномузикологија и фолк-
лор у Србији све негде до почетка 21. века утицале су на формирање 
ове листе, односно НР (Миленковић 2023, 1−14). У том смислу, листа 
углавном садржи обичаје – ритуале, затим занате, саборе, етномузико-
лошке и етнокореолошке садржаје (свирање, песме и игре), па онда и 
кулинарске традиције, те нешто и од ликовних традиција, односно пре-
тежно ликовних елемената с декоративном функцијом у одевању. Усме-
не традиције су такође донекле присутне, мада превасходно у оквирима 
доминантних етномузиколошких и етнокореолошких садржаја.15 

Надаље, одређени елементи из НР представљају несумњиве иденти-
тетске „маркере” Србије ширег обухвата, заправо оно по чему се Србија 
препознаје, а то су: породична слава, коло, певање уз гусле, опанчар-
ство, прављење ракије шљивовице и др. 

Поједини елементи представљају стриктно локална обележја попут 
злакуске лончарије, наивног сликарства Ковачице, врањске градске 
песме, ћилимарства Пирота и сјеничко-пештерске висоравни, чуту-
ра из Пилице или пак пиротског качкаваља. Ипак, и поред тога што се 
ради о локалним и регионалним елементима, поједини од њих препо-
знати су у систему НКН као репрезентативне традиције ширег, нацио-

15 Сви елементи из НР излистани су на вебсајту: https://nkns.rs/cyr/elementi-nkns



141ПОРУКЕ И МЕТАПОРУКЕ НАЦИОНАЛНОГ РЕГИСТРА...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

налног значаја, тако да су, примера ради, већ два елемента из те катего-
рије успешно номинована за Унескову листу Репрезентативног наслеђa 
човечанства (злакуска лончарија и наивно сликарство Ковачице).

Читајући ову листу, уочљив је дакле и значај елемената везаних за 
места неговања НКН као физичких простора. Ово посебно долази до 
изражаја код елемената са Косова и Метохије. Имајући у виду специ-
фичност политичке и историјске ситуације, те физичке угрожености 
српског живља на Косову и Метохији данас, сасвим је инструментално 
оправдано повезивати елементе НКН с конкретним физичким просто-
рима, какав је рецимо случај с обичајем Бела вила који се практикује у 
окружењу где припадају и сама насеобина и сакрални споменици СПЦ 
у Великој Хочи. 

Може се рећи да већина елемената у НР припада првенствено ру-
ралним традицијама као свом оригиналном окриљу. Заправо, питање је 
да ли уопште постоје у НР чисто урбане традиције, или се радије овде 
ради претежно о руралним традицијама прихваћеним и у градском 
окружењу у мањој и већој мери. Примера ради, може се говорити да 
је врањска градска песма заиста производ урбаних рафинмана, стили-
зација и аранжмана музичких мотива, уз приповести о реалним лич-
ностима и догађајима, али у корпусу који припада тзв. традиционалној 
народној музици. Међутим, рекао бих да она данас у Србији у јавности 
углавном припада глобалној визури народне музике која се опет типич-
но везује за руралне традиције, а извесно је и да су дубљи слојеви му-
зичко-поетских садржаја били везани у већој мери за сеоски амбијент. 
У другом случају, код пиротског ћилимарства можемо претпоставити 
да је оно своје високе техничке и естетске домете достигло захваљујући 
урбаном друштвеном амбијенту (специјализација радног процеса и на-
мена ћилима као престижне робе, на пример). Међутим, нема сумње да 
су га – а посебно у смислу сировина и оригиналног оруђа за рад – изне-
дриле једнако и руралне традиције. 

Посебан аспект културе сећања који можемо анализирати нуди 
нам чињеница да су многи елементи овде побројани представници ре-
спективних етничких заједница у Србији. Поред доминантног корпуса 
српских етничких традиција у НР имамо још неколико елемената из 
мањинских етничких традиција. Наивно сликарство Словака у Ковачи-
ци је јасан и истакнут пример, а као што сам већ и навео у ранијем делу 
текста, недавно је чак доспео и на Унескову листу.16 Поред овог елемен-

16 Иначе је прилично редак случај на Унесковим листама да се номинује наслеђе неке 
етничке мањине у респективној држави − чланици Конвенције 2003. 



САША СРЕЋКОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

142

та, имамо рецимо у НР и ускршње традиције код Русина, Теткицу Би-
бију карактеристичну за ромску популацију, вештине декорисања одев-
них предмета код Бошњака (ојице), те још две кулинарске традиције 
код Бошњака, односно Влаха источне Србије (пазарске мантије и жу-
мијаре). Имајући у виду богатство и разноликост етничких културних 
традиција у Србији, рекао бих да је сувише мало таквих елемената у НР. 

Актуелни политички и историјски услови долазе такође до изражаја 
код појединих традиција које баштине расељена лица, а то је рецимо 
посебно приметно код елемената чији су носиоци Срби избеглице из 
бивше заједничке државе Југославије. Притом је овај проблем природ-
но најактуелнији после рецентних ратних конфликата у току распада 
СФРЈ (1991–1995) и после бомбардовања НАТО 1999. године. У такве 
елементе НКН спадају: ојкање, грокталица, Чувари Христовог гроба 
и свирање тамбурице − самице. 

НР такође одражава и потребу да се препознају традиције које су 
и данас економски лукративне и тржишно одрживе, попут пиротског 
качкаваља, злакуске грнчарије, прављења кајмака, клесарског зана-
та из Белих Вода (Матић 2024, 77) и сл. 

Постоји пак често проблем, уопштено говорећи, високих цена и не-
довољних производних капацитета да би се задовољила потражња њи-
хових производа на тржишту, услед чега се отвара реална опасност од 
праксе кривотворења гласовитих производа. Поједини од њих (попут 
пиротског ћилима) су ексклузивни, скупи и захтевају значајне субвен-
ције како би њихова производња остала одржива. 

Јасно је да се култура сећања може тумачити овде и у светлу пред-
лагача нових елемената НКН и њихових мотивација за то. Посебно сада 
наглашавам неретко постојање разлика у визурама и агендама на рела-
цији локалне заједнице – експерти и институције – управе – медији и 
других актера. У НР постоји један број елемената који вероватно не би 
стигли на листу да није било иницијативе институција, односно струков-
них удружења.

Примера ради, Вуков сабор су кандидовале институције пре свих. 
Певање уз ројење пчела као куриозум за који многе институције на-
слеђа и експерти вероватно нису претходно чули, стигао је на листу за-
хваљујући првенствено иницијативи колега са Факултета музичке умет-
ности. С друге стране рецимо, традиција опанчарства, иако несумњиво 
један од најпрепознатљивијих и амблематичних традиционалних заната 
у Србији, годинама је чекала да уђе у НР, кандидовало ју је референтно 
удружење из локалне заједнице. Међутим, тек када су после пет година 
поједини експерти из мреже НКН предузели кораке у том смислу, еле-



143ПОРУКЕ И МЕТАПОРУКЕ НАЦИОНАЛНОГ РЕГИСТРА...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

мент је коначно уврштен у НР.17 Одуговлачење са уврштењем сарачког 
заната у НР је трајало још дуже итд. 

Још о концепту Националног регистра 

У смислу концептуалног приступа НР приметио бих и један проблем 
који можда за сада није толико уочљив, али ће у некој каснијој развојној 
фази довести вероватно до знатних недоумица. Ради се о томе да међу 
појединим уписима елемената у НР постоје само одређене морфолошке 
нијансе у разликама, што је пак збуњујуће када документ ишчитава неко 
ко није из уског круга експерата (а опет, имајући у виду овај документ 
као јавно добро, које би требало да буде разумљиво ширем кругу људи). 
Тако рецимо традиција ћилимарства с разних локалитета присутна у НР 
код неупућених може произвести забуну да су „покривене” све локалне 
традиције овог типа у Србији, а чињеница да рецимо ужичко ћилимар-
ство није овде присутно може да се припише на пример незаинтересо-
ваној или неинформисаној локалној заједници у ужичком крају. Или би 
можда НКН мрежа требало да проактивно наступи и информише или 
анимира тамошњу локалну заједницу? Да ли смо као експерти пропу-
стили да подигнемо свест заједнице у Ужицу о тој могућности? Или да 
их ипак препустимо евентуалној њиховој спонтаној иницијативи у не-
ком тренутку, ако до тога уопште дође? Многа питања би ту могла да 
нам се појаве за која не постоје лака решења.

Сличан начин размишљања могао би да се примени на већи број 
генеричких елемената НКН, углавном идентификованих у области при-
преме хране. Тако би се ова дилема могла ускоро протегнути на знања 
и вештине које се тичу рецимо локалних варијетета хлеба и сира, а ту 
могућност је отворило уврштење циповке у НР. Сличан проблем у ин-
терпретацији већ постоји у разграничавању елемената тамбурашке 
праксе и свирања на тамбурици – самици, али и у тумачењу кола у 

17 Такорећи изразит обрнути пример био је рецимо везан за националну номинацију 
певања уз гусле за Унескову листу. Из Унескове канцеларије наше делегације у Паризу 
нам је било јављено да је Албанија на својој националној телевизији приказала емисију 
о свом музичком фолклору, где су препознате и гусле (албански: лехут), уз коментар да 
њихова држава разматра идеју да номинује ту традицију на Унескове листе Када су за то 
сутрадан сазнале заједнице гуслара из Војводине, одмах је извршен притисак на мини-
стра културе Србије и у року од два дана је донета одлука да је певање уз гусле следећа 
самостална номинација Србије за Унескову Репрезентативну листу човечанства. 



САША СРЕЋКОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

144

три (у шест) и малог кола.18 Од кога се може очекивати да јасно раз-
двоји те појмове осим од релативно уских заједница практичара ове 
традиције или експерата − етномузиколога и етнокореолога? Даље, већ 
на помало „склискијем” терену, могуће је да ћемо у том светлу има-
ти дилему приликом процесуирања номинације обичаја Бетлемаша у 
НР (које кандидује хрватска заједница у Србији), када већ имамо у ре-
гистру обичај Вертепи које су предложиле углавном српске заједнице. 
Међусобне разлике ова два ритуала на идејном нивоу су махом незнат-
не, мада им разноликост и специфичност омогућавају управо локалне 
заједнице. Следећи пример: Чувари Христовог гроба уписани су у НР, 
ритуал је кандидовала заједница Срба православаца махом расељених 
из бивше СФРЈ (конкретно: Врлика, данас у Републици Хрватској) у току 
ратова 90-их година 20. века. Шта бисмо учинили ако буњевачка римо-
католичка заједница кандидује свој постојећи истоимени ритуал за НР? 
Шта уопште чинити с елементима који су међусобно врло слични, али 
су кандидовани из различитих заједница и различитих региона? И још 
уз претпоставку да ниједна од тих заједница не би одступала од својих 
локалних специфичности како би утврдила да је њихова варијанта еле-
мента НКН есенцијално таква и да треба да буде уписана у регистар кao 
доминантна међу сличнима? 

Недостатак стратегије НКН система доводи такве потенцијалне слу-
чајеве у зону великих недоумица и нелагодности. 

Ако нечега нема на листи значи ли то 
да ћемо га заборавити?

Овде ћу се, разуме се, бавити оним категоријама феномена НКН 
који нису нашли (још увек, барем) свој пут до националног регистра. 
Дакако, имагинарни корпус непостојећег је, логично, незамисливо већи 
од онога што већ постоји, па ћу се стога послужити извесним, а нашој 
струци познатим референтним појмовима како би се систематски поза-
бавио овим питањем. А ти референтни појмови првенствено се односе 
на праксу Унеска, и то пре свега наведених пет домена или врста НКН, 
као и статусна категоризација наслеђа по угледу на три познате Унеско-
ве листе. 

18 Видети: https://nkns.rs/cyr/elementi-nkns



145ПОРУКЕ И МЕТАПОРУКЕ НАЦИОНАЛНОГ РЕГИСТРА...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Незаступљене врсте НКН у НР

Што се тиче домена поменутих у Конвенцији 2003, свакако да не-
мају увек јасна међусобна разграничења ни у теорији, још мање у прак-
си. Због тога се исто ни овде не може очекивати, али се од држава члани-
ца Конвенције 2003 уосталом и не очекује да стриктно следе Унескову 
категоризациј на својим националним нивоима. 

Ако кренемо редом, усмене традиције и изрази (укључујући и језик) 
су у НР присутни готово у незнатној мери, ако се изузме њихова орган-
ска повезаност с постојећим елементима где доминирају етномузико-
лошки и етнокореолошки аспекти (певање уз гусле и коло, на пример). 
Ипак, доминантан аспект овог првог домена из Конвенције 2003 постоји 
код три елемента: здравица, пиротско приповедање и ерски хумор. 
Опет бих рекао: исувише мало познајући пребогате усмене традиције 
Србије, од којих су се многе ипак још и данас одржале у живој пракси 
у народу, односно у заједницама. Није познато због чега рецимо вла-
сотиначки говор својевремено није уврштен у НР још у почетку рада 
институционалне мреже НКН; исто питање може да се постави и за но-
минацију врањског говора пре неколико година, иако је номинациони 
формулар по мом мишљењу био више него коректно попуњен. Не може 
служити као оправдање постојећи недостатак капацитета Комисије за 
упис НКН за такорећи све области НКН где етнолошка експертиза није 
одлучујућа.19 Не мора се посебно образлагати каква штета се чини ако 
културни систем који је за то задужен не налази за сходно да богате и 
разноврсне језичке творевине и усмене изразе региструје и заштити као 
НКН. Није наодмет подсетити да је језик и основни носилац, те и риз-
ница различитих културних традиција које можемо означити као НКН. 
Уколико један од основних фокуса система НКН није на њему нашем 
културном наслеђу се заиста лоше пише. 

Даље, уколико се сложимо да су тзв. домени бр. 2, 3 и 5 из Конвен-
ције 2003 углавном прилично заступљени у НР,20 стижемо до домена бр. 

19 Често нам се нудило из управе паушално административно објашњење и оправ-
дање да је формално-правно тешко ангажовати спољне сараднике (посебно других, не-
етнолошких струка) у Комисију за упис која увек заседа у Етнографском музеју. 

20 Дискутабилно је да ли заступљеност одређених обичаја и заната у НР значи и њихо-
ву адекватну друштвену валоризацију. Поједини регистровани обичаји су рецимо веома 
подложни комодификацији кроз туристички производ (пример лилања у Лозници), а 
већина регистрованих заната је заправо угрожена већ на средњи или дужи рок (осим 
евентуално злакуске лончарије), што је опет последица потпуног изостанка било как-
вог плана и стратегије државе наочувању традиционалних и уметничких заната. 



САША СРЕЋКОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

146

4 који се односи на знања и праксе о природи и свемиру.21 Изузимајући 
нешто грађе из ове области присутне рецимо у уписаним кулинарским 
традицијама, па и у технологијама прављења пиротског качкаваља те 
кајмака, у НР не постоји готово нити један елемент који би се могао ока-
рактерисати par excellence у оквиру овог домена, сем евентуално крсто-
ви од времена. Својевремено рађено истраживање лековитих извора, 
односно њихове перцепције и коришћења у заједницама, нису до сада 
уродили номинацијом за НР. Слично је било и с пројектoм о траварима, 
који је својевремено прекинут пре него што би евентуално био преточен 
у прилог за НР. Нешто касније је чак од стране управе Етнографског 
музеја било спречено одржавање панела о традиционалној медицини 
као НКН.22 Знања још присутна о заједницама у вези с традиционалном 
медицином, етноботаником, аграрним наслеђем и сличним областима 
свакако да су више него драгоцена. Невероватно је да се у годинама када 
је, с једне стране, познато како се речена знања убрзано губе у заједни-
цама (Бановић и Миленковић 2022, 8), а с друге, да је Србија изложена 
реалним неоколонијалним претњама из окружења за одлив сопствених 
ресурса, у самим надлежним институцијама практично не дозвољава 
покретање истраживања и презентације налаза који се односе на тради-
ционална знања и вештине у вези с ендогеним природним ресурсима.23 

Дакако, поред традиција уписаних у НР, које припадају помену-
тим релативно добро заступљеним НКН доменима, административна 
пракса НКН мреже забележила је и известан број кандидатура које нису 
успешно процесуиране до краја, a поједине од њих из необичних раз-
лога. Без претензије да подвргнем хијерархизацији поједине елементе 
НКН у НР, необично је да елементи попут дужијанце нису нашли свој 
пут до НР. Јер, није без значаја када НКН елемент анимира велики део 
градске и сеоске заједнице у импресивној процесији, као што није без 
значаја неупитна визуелна и симболичка атракција призора те ритуалне 
праксе. Како год било, неколико година сам заједно с колегиницом из 

21 У нашем Закону о културном наслеђу је ова област непрецизно преведена са извор-
ника, односно Конвенције 2003. У оригиналном документу стоји „знања и праксе”, а у 
нашем Закону стоји „знања и обичаји”. 

22 Иста опструкција је потом уследила у још два градска музеја који су првобитно 
били вољни да организују тај панел. Програм је најзад реализован и снимљен у простору 
Дорћол Плаца (https://www.youtube.com/watch?v=2n1y0Qk2RVM&t=4988s).

23 „Мит о сељаку који живи одрживо, у складу с природом, није издржао тест ем-
пиријске контраевиденције – на терену се затиче готово потпуно изобичајење етнобо-
таничких и етнозоолошких знања у Србији”, што представља упозорење у вези с овим 
питањем, које изричу колеге Бранко Бановић и Милош Миленковић.



147ПОРУКЕ И МЕТАПОРУКЕ НАЦИОНАЛНОГ РЕГИСТРА...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

службе асистирао заједницама у Суботици да тај елемент стигне у НР. 
Невоља је била у томе што се један део те велике заједнице која је но-
миновала дужијанцу за НР пише као „Буњевац” (дакле, дистинктивна 
етничка групација), а један део као „Буњевац − Хрват”. Дуго времена 
никако нисмо могли да их приволимо на заједничку номинацију с об-
зиром да је наслеђе, разуме се, у контексту етничких мањина постало 
веома исполитизирано. Када су, ипак, после неколико година обе зајед-
нице коначно у разговору с нама изразиле жељу да поднесу обједињену 
номинацију, мислили смо да је наше настојање коначно уродило пло-
дом. После предаје заједничке номинације, Комисија за упис НКН је 
установила да су две поменуте заједнице приложиле уз документацију 
два различита списка литературе и вратила им је због тога номинацију 
на дораду. Недуго затим, две заједнице су се поново разишле по питању 
номинације, која до данас није стигла у НР. Није нам свакако у инте-
ресу таква бирократизација процеса кандидовања НКН елемената која 
производи или барем доприноси оваквим последицама, јер поруке које 
на тај начин шаљемо не могу позитивно да се оцене у смислу доприноса 
НКН процесу измирења, што пак представља један од циљева Агенде 
2030,24 односно НКН циљева у контексту одрживог развоја. Сматрам да 
би НКН мрежа морала да поседује ту свест о деликатности и крхкости 
појединих питања и у складу с тим да интервенише када и где треба у 
раду са заједницама у циљу обогаћивања НР.25 

Статусна питања

У статусном погледу, наш НР углавном следи безбедну линију оних 
феномена НКН који су неупитни у смислу виталности и који се спонта-
но одржавају у заједницама, те им систем НКН сам по себи вероватно 
није неопходан, сем евентуално у виду промотивних активности и ради 
боље видљивости. Садржај НР подсећа због тога на неки домаћи екви-
валент Унескове Репрезентативне листе човечанства,26 за коју је НКН 
мрежа већ припремила шест успешних номинација. 

24 Видети: https://www.mei.gov.rs/srl/dokumenta/un-agenda-2030/
25 Иако као став, аутор овог рада свакако подржава мишљење које му је лично са-

општио Рикс Сметс, први секретар Конвенције 2003. да би свакој земљи било у интересу 
да има што више елемената у НР и да би у том смислу требало што више поједноставити 
одговарајуће процедуре за пријем. 

26 Рекло би се да је велика политичка „тежина” те Унескове листе у међународним 
односима, те је због тога последњих година претворена у полигон за исказивањe поли-



САША СРЕЋКОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

148

Међутим, у нашем НР пак постоји и одређени број елемената који 
се не би могли означити као витални (косовски вез, свирање на гајда-
ма и на кавалу, пиротско приповедање, казанџијски, ћурчијски, 
па и опанчарски занат, маћанске плоче, издиг и сл.), али до данас 
није установљен механизам у Србији који би се позабавио угроженим 
наслеђем (и поред тога што је предвиђен у правилницима о раду још 
2012), као што је то Унесков механизам за хитну заштиту. Рекао бих да 
је појам угроженог наслеђа у оквиру Конвенције 2003 прави професи-
онални изазов за експерте и институције наслеђа, и то у знатно већој 
мери него пописивање и констатовање постојања одрживих (и „репре-
зентативних”) традиција, што нас фактички у великој мери „ослобађа” 
од преузимања одговорности за рад са заједницама на очувању елеме-
ната НКН. 

Посебна дилема која је мене лично у систему НКН анимирала одно-
си се на могућност номиновања за НР одређених традиција које се могу 
означити као угрожене, али их сами носиоци не опажају као такве, већ 
их заправо подразумевају (као наслеђене вештине у породици и зајед-
ници, на пример). Oни не препознају њихов значај као наслеђа због тога 
што своју егзистенцију обезбеђују посредством других тржишно лукра-
тивних послова, често сродних са знањима из области наслеђа. Пример 
за то је народно градитељство. У локалним заједницама још увек постоје 
та знања и вештине, али све ређе. Практичари који поседују та знања су 
неретко тражени на тржишту због тога што своје вештине примењују у 
савременом грађевинарству (на пример, постављање плочица у купати-
лима и сл.), па стога немају додатну потребу за друштвеним признањем 
својих традиционалних вештина. Ово је свакако питање из перспективе 
институција, тј. да ли оне могу добити мандат да номинују НКН за које 
заједнице из различитих разлога нису заинтересоване или мотивисане 
да очувају, а да институције ипак сматрају да се ради о вредном наслеђу? 
Може изгледати да су поменута знања бескорисна за даљи живот зајед-
нице, али подсетимо се њихове могуће примене у новим контекстима, 
типа „градња кућа у времену климатских промена” као један од начина 
примена НКН у пројектима одрживог развоја и сл. Наизглед, ради се о 
случајевима који нису у строгом смислу у духу Конвенције 2003, али по-
некад је важна и проактивна улога институција и њихова интервенција, 
као што сматрам да је у сличним приликама. Зато би било значајно да 
такве традиције које су у својеврсном „друштвеном лимбу” обогате НР. 

тичког престижа много више него што служи реалним потребама презентације култур-
ног наслеђа.



149ПОРУКЕ И МЕТАПОРУКЕ НАЦИОНАЛНОГ РЕГИСТРА...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Сличан случај је и с непостојањем националне листе добрих прак-
си, још једног примера избегавања институционалне одговорности да се 
ближе одреде критеријуми за установљење успешних пракси и програ-
ма очувања НКН. 

Међутим, од свих предвиђених листа вероватно да је изостанак успо-
стављања листе и механизма живих чувара наслеђа заправо и највећи 
пропуст и резултирајући друштвени пораз целокупног НКН система до 
сада. Готово да је свесно пропуштена прилика да се помогне извесном 
броју практичара да стекну бољи друштвено-економски статус у чему 
би им помогао тај механизам.27 Без практичара и носилаца традиција не 
може постојати ни НКН.28 Много таквих практичара је од 2012. отишло 
с овог света не добивши прилику да пренесу своја знања у оквиру НКН 
система.29 

Завршна разматрања 

Јасно, не можемо се због тих идентификованих проблема жалити 
само на друштвено-политичке околности, које истини за вољу често не 
иду на руку спровођењу једног ефикасног културолошког система. Ин-
ституционална мрежа НКН је свакако била хвале вредна замисао, па 
је чак успостављен и добар формално-правни систем који би подржао 
напоре око НКН (можда с изузетком недовољне стручне подршке за рад 
регионалних координатора). Међутим, појавио се проблем неизврша-
вања многих обавеза преузетих из правилника о раду, пре свега оних 
наведених у Правилнику о упису у ационални регистар нематеријалног 
културног наслеђа Републике Србије.30 То је све резултирало уоченим не-
достацима.

Што се тиче ширег административног контекста од значаја за НР, не 
може се мимоићи ни улога редовних годишњих конкурса Министарства 
културе Републике Србије за ову област. Државни органи у складу са 
својим реалним могућностима издвајају одређена новчана средства за 

27 Пример за то је неуспешна иницијатива за кандидовање Добривоја Пантелића за 
листу живих чувара наслеђа. 

28 Подршка државе за носиоце НКН је поменута у члану 54 Закона о културном на-
слеђу: 129/2021-120.

29 Додуше, теоретски је могуће да се накнадно, реконструкцијом неког занатског про-
цеса ревитализује занат, али то онда не би одражавало суштину НКН – тј. да се одређена 
знања и вештине преносе директно са живих носилаца.

30 Видети: https://nkns.rs/sites/default/files/documents/pravilnik-o-upisu-u-registar.pdf



САША СРЕЋКОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

150

установе и удружења која се баве очувањем НКН. Нормално је очеки-
вати да већина финансираних пројеката резултирају предлозима за НР. 
Међутим, то је ретко када случај и стога се поставља питање ефикас-
ности целокупног система уколико врло мало обрађиваних елемената 
стиже до листе НКН.31 

Закључак

У овом раду понудио сам неку врсту анализе Националног регистра 
нематеријалног културног наслеђа Србије као кључног резултата рада 
институционалне мрежа Србије у овој области, а курира га Центар за 
нематеријално културно наслеђе Србије у Етнографском музеју. Његове 
карактеристике и трендове разматрао сам као својеврсне поруке и ме-
тапоруке, а посебно имајући у виду неке од основних постулата дисци-
плине култура сећања. 

У некој идеалној форми регистар или инвентар ове врсте замишљам 
као својеврсни мозаик различитих културних елемената који пружају 
једну релативно заокружену слику о културном идентитету једне земље. 
НР није дакле репозиториј традиција које су у минулим временима 
много више значиле локалним заједницама, а данас се на њих повре-
мено са сетом подсетимо. Шири друштвени задатак институционалног 
регистра заправо је на основу података о традицијама означеним као 
нематеријално културно наслеђе, указати на могућност креирања ино-
вација у развојним процесима и позитиван утицај на квалитет живота 
заједница. Ипак, оне су практично неизводљиве уколико немамо такав 
регистар који пружа увид у шири обухват и спектар релевантних фено-
мена на одређеној територији, као ни дубинских информација о мерама 
заштите с којима би требало да буде снабдевен. Aктуелни НР је тако-
рећи монодисциплинаран и тешко да као такав може да служи јавном 
интересу, већ би требало да одговори захтевима развојних перспектива 
друштва које нам је тај задатак поверило. 

31 Други проблем с тим у вези је недовољан увид институционалне мреже НКН у 
пројекте који су изабрани на конкурсу Министарства културе. У једној прилици смо 
тражили од колега из Министарства културе да нам омогуће детаљан увид у те пројекте, 
али та молба до данас није услишена. 



151ПОРУКЕ И МЕТАПОРУКЕ НАЦИОНАЛНОГ РЕГИСТРА...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Литература

Apaydin, Veysel (ed.). 2020. “Introduction: Why Cultural Memory and 
Heritage?”. In Critical Perspectives on Cultural Memory and Heritage: 
Construction, Transformation and Destruction. UCL Press. https://doi.
org/10.2307/j.ctv13xpsfp.6

Бановић, Бранко и Милош Миленковић. 2022. „Еконативизам, анти-
експертски популизам и апропријација зелене политике у Србији”. 
Институт за филозофију и друштвену теорију. 1–15. https://hdl.
handle.net/21.15107/rcub_rifdt_2767 .

Куљић, Тодор. 2006. Култура сећања: теоријска објашњења употребе 
прошлости. Београд: Чигоја штампа. 

Матић, Милош. 2024. „Нематеријално културно наслеђе у искушењима 
неолибералног тршишта”. Гласник Етнографског института САНУ 
72 (2) 61–84, https://doi.org/10.2298/GEI2402061MUDC 39

Milenković, Miloš. 2023. “The Promises of the Bureaucratisation of Intan-
gible Cultural Heritage Safeguarding in Post-Conflict Regions: Lessons 
from Anthropological Fieldwork in Four Western Balkan States.” Inter-
national Journal of Heritage Studies 30 (1) 1–14, doi:10.1080/135272- 
58.2023.2263848 

Milne, Caroline Thayer. 2024. “To Remember, To Forget: Political Actors’ 
Use of Collective Memory During Democratic Transitions in Spain and 
Chile” Honors Theses 452. https://scarab.bates.edu/honorstheses/452 

Minarova Banjac, C. 2018. “Collective Memory and Forgetting: A Theo-
retical Discussion.” Centre for East-West Cultural & Economic Studies. 
No. 16. Bond University. https://pure.bond.edu.au/ws/portalfiles/por-
tal/28738360/Collective_Memory_and_Forgetting.pdf

Schwartz, Barry. 1991. “Social Change and Collective Memory: The De-
mocratization of George Washington” American Sociological Review 56. 
https://www.jstor.org/stable/2095781

Schwartz, Bаrry. 2010. “Culture and Collective Memory: Two Comparative 
Perspectives”. In Hall, J. R.; Grindstaff, L. and Lo, M-C. Handbook of 
Cultural Sociology. London: Routledge.

Ћуковић, Јелена. 2019. Нематеријално културно наслеђе из антрополош-
ке перспективе: Репрезентативност, селективност и инструмента-
лизација. Београд: Филозофски факултет Универзитета у Београду, 
Одељење за етнологију и антропологију, Центар за антропологију 
науке и образовања, Досије студио. 



САША СРЕЋКОВИЋ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

152

Извори

UNESCO World Conference on Cultural Policies and Sustainable Devel-
opment – MONDIACULT 2022 https://ifacca.org/media/filer_pub-
lic/5e/41/5e416ea9-47c5-4d3e-959e-074d624da3bb/ifacca_-_culture_
as_a_public_good_report_-_july_2024_-_english.pdf)

https://ich.unesco.org/en/lists
https://ifacca.org/media/filer_public/5e/41/5e416ea9-47c5-4d3e-

959e-074d624da3bb/ifacca_-_culture_as_a_public_good_report_-_
july_2024_-_english.pdf)

https://www.mei.gov.rs/srl/dokumenta/un-agenda-2030/
https://nkns.rs/cyr/elementi-nkns
https://pravno-informacioni-sistem.rs/eli/rep/sgrs/skupstina/za-

kon/2021/129/11
https://www.youtube.com/watch?v=2n1y0Qk2RVM&t=4988s)

Saša Srećković

MESSAGES AND META-MESSAGES OF THE NATIONAL REGISTER 
OF THE INTANGIBLE CULTURAL HERITAGE OF SERBIA 

Summary

This paper discusses the National Register of the Intangible Cultural Heritage of Serbia 
as the only institutional document of its kind in Serbia. It is edited by the Centre for the In-
tangible Cultural Heritage of Serbia at the Ethnographic Museum, on behalf of the national 
network of experts and institutions in this field. The analysis of this register includes the 
formal and substantive aspects of the document in their communicative dimension, on the 
one hand at the explicit level of messages that emanate from the register, and on the other 
hand at the implicit level of metamessages, where the broader cultural and social context 
within which the national register has been formed and developed to this day is analysed. 
These messages and meta-messages are also considered through the prism of the culture of 
remembrance, in the sense that each entry in the register can be treated as an institutional 
decision on which heritage we will remember, and vice versa, a hint that those cultural phe-
nomena that are not in the register can be destined for (institutional) oblivion, at least in the 
corpus of national intangible cultural heritage. 

The National Register of the Intangible Cultural Heritage of Serbia has existed for 
almost 14 years and I have tried to point out some clear trends within the cultural system 
and policy of the intangible cultural heritage. This framework for the interpretation of the 
register stems from the Rules of Procedure of the National Heritage Network, regardless of 
the fact that there is still no state strategy in this area. 



153ПОРУКЕ И МЕТАПОРУКЕ НАЦИОНАЛНОГ РЕГИСТРА...

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

The National Registry, in its current form and content, provides an overview of cultural 
phenomena processed mainly in the fields of ethnology and ethnomusicology, which is a re-
flection of the dominant expert infrastructure that runs the national network of intangible 
cultural heritage, in cooperation with local communities. However, there is a lack of cultural 
phenomena that are at least equally within the sphere of competence of mostly other hu-
manistic professions (linguistics, primarily), as well as those phenomena related to knowl-
edge and skills related to nature and space, because that part is primarily the responsibility 
of natural sciences, i.e. experts and institutions in the field. 

In terms of status, the National Register is mainly made up of various representative 
traditions that are mostly vital in communities, although there are also those that might 
rather belong to the endangered heritage. However, there is no status categorization in the 
National Register modelled on, for example, UNESCO lists and previous projects, and it 
would include: representative heritage, endangered heritage, a list of good practices and a 
list of living guardians of heritage. 

Finally, I view the National Register in the context of the public good, i.e. as an instru-
ment of appropriate public policies that favour the role of heritage in contemporary social 
development.

Keywords: national register, intangible cultural heritage, 2003 Convention, messages, 
metamessages, culture of remembrance, public domain.

Примљено: 22. 9. 2025. 
Прихваћено: 9. 10. 2025.





 
Прегледни рад	 069:39(497.11) 

334.712:739.1(497.11)

Милена Ђурица* 

Етнографски музеј у Београду

ШКОЛА ДЕСЕТ ДАНА ФИЛИГРАНА У МАНАКОВОЈ КУЋИ 
ОЧУВАЊЕ ТРАДИЦИОНАЛНОГ ЗАНАТА КРОЗ 

МУЗЕЈСКУ ЕДУКАЦИЈУ

Амбијент Манакове куће, заштићеног споменика културе и му-
зејски садржај Етнографске спомен-збирке Христифора Црниловића, 
која је у њој смештена, са документарним изворима о многобројним 
традиционалним занатима, велика су инспирација за рад усмерен ка 
изградњи едукативних програма у циљу очувања и оживљавања старих 
уметничких заната саставног дела нематеријалног културног наслеђа 
Србије. У традиционалној култури, где су се вештине и умећа прено-
сила усменим путем с колена на колено у породицама и мајсторским 
занатским радионицама, данас ту улогу све више преузимају музеји.

 Још од деведесетих година прошлог века стручњаци Етнограф-
ског музеја препознали су значај преношења знања традиционалних 
заната, народних рукотворина и старих ликовних техника и њиховом 
популарисању и простор Манакове куће као адекватно место за так-
ву врсту делатности. У овом раду представљена је школа „Десет дана 
филиграна” која има за циљ очување филиграна, најлепше технике 
кујунџијског традиционалног заната као дела нематеријалног култур-
ног наслеђа Србије. Школа је део редовног едукативног програма у 
Манаковој кући, депандансу Етнографског музеја од 2019. године.

Кључне речи: Манакова кућа, традиционални занати, школа фи-
лиграна, истраживање Христифора Црниловића, нематеријално кул-
турно наслеђе Србије.

* milena.djurica@etnografskimuzej.rs



МИЛЕНА ЂУРИЦА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

156

Увод

Средишња тема овог рада је презентација рада школе „Десет дана 
филиграна” у Манаковој кући која се развија и траје од 2019. године. 
Чињеница да је у Манаковој кући смештена Етнографска спомен-збир-
ка Христифора Црниловића чији садржај је великим делом посвећен 
управо старим занатима, традиционалном накиту и филиграну, послу-
жила је као инспирација за настанак школе. Податак да је филигрански 
занат уписан као елемент у Национални регистар нематеријалног кул-
турног наслеђа Србије допринела је свести о значају постојања школе и 
на тај начин представља укључивање у процес оживљавања филиграна, 
једне од најлепших техника кујунџијског заната.

Етнографска спомен-збирка Христифора Црниловића чији садржај 
поред тога што поседује велику научну и интерпретативну вредност, 
представља инспирацију за различите врсте музејских делатности, међу 
којима су едукативни програми традиционалних заната. 

Поред вредних предмета старог накита рађеног у техници филигра-
на, Збирка садржи и важан део рукописне грађе у којој је описан развој 
и историјат филиграна у Србији и на тлу Балкана, затим технике израде, 
упутства за рад и рецептe старих мајстора који и данас могу да се кори-
сте у процесу рада. 

Са циљем стручног и квалитетног преношења знања, вештине из-
раде и занатског умећа укључени су афирмисани уметници, врхунски 
мајстори и сарадници Манакове куће који имају велико искуство рада 
у техници филиграна Ивана Стојановска Станковић и Горан Ристовић 
Покимица.

Манакова кућа

Простор Манакове куће, депанданс Етнографског музеја, још је од 
деведесетих година прошлог века препознат од стране стручњака и ку-
стоса Етнографског музеја као адекватно место за едукативне програ-
ме у циљу преношења знања традиционалних занатских умећа, народ-
них рукотворина и старих ликовних техника и њиховом популарисању 
(Стојковић 1995).

Манакова кућа потиче из прве половине 19. века, налази се у пред-
грађу некадашње Савамале, на углу улица Краљевића Марка и Гаври-
ла Принципа. Редак је пример старе градске балканске архитектуре са 



157ШКОЛА ДЕСЕТ ДАНА ФИЛИГРАНА У МАНАКОВОЈ КУЋИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

примесама оријенталног стила. Оријенталном изгледу доприносе два 
димњака, кровни покривач од ћерамиде и испуштене стрехе. Грађена је 
у неправилном облику, чему је допринела и стрма конфигурација тере-
на, са истуреним доксатом, бондручним системом и ћерпичем у блату. 
Састављена је од подрума, приземља, међуспрата, спрата и окружена 
са два дворишта. Средином педесетих година двадесетог века зграда је 
била руинирана и склона паду. Њено рушење је спречено, а Завод за 
заштиту споменика културе града Београда је од 1964. године до 1968. 
извео рестаурацију и конзервацију. Пројекат темељне реконструкције 
поверен је архитекти Зорану Јаковљевићу и том приликом ојачани су 
темељи, замењена је дрвена бондручна конструкција, а задржан распо-
ред и величина просторија. Задржани су и детаљи ентеријера – дрвене 
таванице, оџаклије и степенице. Доксат је потпуно реконструисан путем 
аналогије с појединим објектима из тог времена и сличне архитектуре 
у Београду, Гроцкој и Сопоту. Радови су изведени наменски за смештај 
Етнографске збирке Христифора Црниловића. Кућа је адаптирана са 
свим потребним инсталацијама за савремену употребу и тиме су пру-
жене шире могућности ревитализације објекта. Обновљена, Манакова 
кућа уступљена је на кориштење Етнографском музеју за смештај, чу-
вање, излагање и проучавање поменуте збирке (Сибиновић 2011).

Отварањем сталне музејске поставке 17. новембра 1968. године 
„Народне ношње и накит централно-балканског подручје из 19. века и 
првих деценија 20. века” (Бјеладиновић, Вукотић, 1968), Манакова кућа 
је постала важан репрезент културног наслеђа Србије и место за про-
учавање нематеријалног културног наслеђа, као што су традиционал-
ни занати. У традиционалној култури ових простора, где су се вештине 
и умећа преносила усменим путем с колена на колено у породицама 
и мајсторским занатским радионицама, данас ту улогу све више пре-
узимају музеји. Од тог времена, Манакова кућа постала је својеврсни 
културни центар у ком се, у организацији кустоса Етнографског музеја, 
приређује мноштво изложби, разноврсних програма (промоције, преда-
вања) и одржавају занатске и креативне радионице. 

Једна од таквих занатских радионица је школа „Десет дана фили-
грана”, редовни део програма у Манаковој кући и данас једина школа 
филиграна у Србији.



МИЛЕНА ЂУРИЦА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

158

Екстеријер Манакове куће

Етнографска спомен-збирка 
Христифора Црниловића

Христифор Црниловић (Власотинце, 8. фебруар 1886 – Власотинце, 
5. јули 1963) је био сликар, истраживач, етнограф, картограф и колек-
ционар народних рукотворина и занатских умећа. Своју велику етно-
графску збирку поклонио је граду Београду и свом народу на чување и 
као основу за даље истраживање и проучавање. Велика вредност његове 
етнографске збирке је како у врсти и бројности сакупљених предмета, 
тако и у систему истраживања и начину одабирања сабраних предмета. 

Поред 2 600 предмета велике културне вредности, Збирка обухвата 
и 1 617 негатив-плоча објеката снимљених на терену, више од 23 000 
листова рукописне грађе забележене на терену и из литературе, као и 
приручну библиотеку историјско-етнографског садржаја, са више од 
700 књига и часописа (Бјеладиновић, Вукотић, 1968). Све то сабрао је 
Христифор Црниловић предано, зналачки, са циљем не само да скупља 
и чува разноврсне творевине народне културе већ и да сагледа и открије 
њихово порекло, значење, улогу и развој са етнолошког становишта.

Први разговори и преговори између Христифора Црниловића и гра-
да Београда поводом његове понуде да уступи своју етнографску збирку 
Народном одбору града Београда отпочели су 1958. године. Тада је фор-
мирана комисија: Јелица Поповић, службеник Савета за културу НРС 
(Народне Републике Србије), Ратислава Вукотић, кустос Етнографског 
музеја, Добрила Стојановић, кустос Музеја Примењене уметности и 
Душан Станојевић, службеник секретаријата за просвету и културу НО 

 

 4 

 
ɽʢʩʪʝʨʠʿʝʨ ʄʘʥʘʢʦʚʝ ʢʫ˂ʝ 

 

 
 

ɽʪʥʦʛʨʘʬʩʢʘ ʩʧʦʤʝʥ-ʟʙʠʨʢʘ ʍʨʠʩʪʠʬʦʨʘ ʎʨʥʠʣʦʚʠ˂ʘ 

 

        ʍʨʠʩʪʠʬʦʨ ʎʨʥʠʣʦʚʠ˂ (ɺʣʘʩʦʪʠʥʮʝ, 8. ʬʝʙʨʫʘʨ 1886 – ɺʣʘʩʦʪʠʥʮʝ, 5. ʿʫʣʠ 1963) ʿʝ 

ʙʠʦ ʩʣʠʢʘʨ, ʠʩʪʨʘʞʠʚʘʯ, ʝʪʥʦʛʨʘʬ, ʢʘʨʪʦʛʨʘʬ ʠ ʢʦʣʝʢʮʠʦʥʘʨ ʥʘʨʦʜʥʠʭ ʨʫʢʦʪʚʦʨʠʥʘ ʠ 

ʟʘʥʘʪʩʢʠʭ ʫʤʝ˂ʘ. ʉʚʦʿʫ ʚʝʣʠʢʫ ʝʪʥʦʛʨʘʬʩʢʫ ʟʙʠʨʢʫ ʧʦʢʣʦʥʠʦ ʿʝ ʛʨʘʜʫ ɹʝʦʛʨʘʜʫ ʠ ʩʚʦʤ 

ʥʘʨʦʜʫ ʥʘ ʯʫʚʘˁʝ ʠ ʢʘʦ ʦʩʥʦʚʫ ʟʘ ʜʘˀʝ ʠʩʪʨʘʞʠʚʘˁʝ ʠ ʧʨʦʫʯʘʚʘˁʝ. ɺʝʣʠʢʘ ʚʨʝʜʥʦʩʪ 

ˁʝʛʦʚʝ ʝʪʥʦʛʨʘʬʩʢʝ ʟʙʠʨʢʝ ʿʝ ʢʘʢʦ ʫ ʚʨʩʪʠ ʠ ʙʨʦʿʥʦʩʪʠ ʩʘʢʫʧˀʝʥʠʭ ʧʨʝʜʤʝʪʘ, ʪʘʢʦ ʠ ʫ 

ʩʠʩʪʝʤʫ ʠʩʪʨʘʞʠʚʘˁʘ ʠ ʥʘʯʠʥʫ ʦʜʘʙʠʨʘˁʘ ʩʘʙʨʘʥʠʭ ʧʨʝʜʤʝʪʘ.  

        ʇʦʨʝʜ 2 600 ʧʨʝʜʤʝʪʘ ʚʝʣʠʢʝ ʢʫʣʪʫʨʥʝ ʚʨʝʜʥʦʩʪʠ, ɿʙʠʨʢʘ ʦʙʫʭʚʘʪʘ ʠ 1 617 

ʥʝʛʘʪʠʚ-ʧʣʦʯʘ ʦʙʿʝʢʘʪʘ ʩʥʠʤˀʝʥʠʭ ʥʘ ʪʝʨʝʥʫ, ʚʠʰʝ ʦʜ 23 000 ʣʠʩʪʦʚʘ ʨʫʢʦʧʠʩʥʝ ʛʨʘʹʝ 

ʟʘʙʝʣʝʞʝʥʝ ʥʘ ʪʝʨʝʥʫ ʠ ʠʟ ʣʠʪʝʨʘʪʫʨʝ, ʢʘʦ ʠ ʧʨʠʨʫʯʥʫ ʙʠʙʣʠʦʪʝʢʫ ʠʩʪʦʨʠʿʩʢʦ-

ʝʪʥʦʛʨʘʬʩʢʦʛ ʩʘʜʨʞʘʿʘ, ʩʘ ʚʠʰʝ ʦʜ 700 ʢˁʠʛʘ ʠ ʯʘʩʦʧʠʩʘ (ɹʿʝʣʘʜʠʥʦʚʠ˂, ɺʫʢʦʪʠ˂, 

1968). ʉʚʝ ʪʦ ʩʘʙʨʘʦ ʿʝ ʍʨʠʩʪʠʬʦʨ ʎʨʥʠʣʦʚʠ˂ ʧʨʝʜʘʥʦ, ʟʥʘʣʘʯʢʠ, ʩʘ ʮʠˀʝʤ ʥʝ ʩʘʤʦ ʜʘ 

ʩʢʫʧˀʘ ʠ ʯʫʚʘ ʨʘʟʥʦʚʨʩʥʝ ʪʚʦʨʝʚʠʥʝ ʥʘʨʦʜʥʝ ʢʫʣʪʫʨʝ ʚʝ˂ ʠ ʜʘ ʩʘʛʣʝʜʘ ʠ ʦʪʢʨʠʿʝ 

ˁʠʭʦʚʦ ʧʦʨʝʢʣʦ, ʟʥʘʯʝˁʝ, ʫʣʦʛʫ ʠ ʨʘʟʚʦʿ ʩʘ ʝʪʥʦʣʦʰʢʦʛ ʩʪʘʥʦʚʠʰʪʘ. 

      ʇʨʚʠ ʨʘʟʛʦʚʦʨʠ ʠ ʧʨʝʛʦʚʦʨʠ ʠʟʤʝʹʫ ʍʨʠʩʪʠʬʦʨʘ ʎʨʥʠʣʦʚʠ˂ʘ ʠ ʛʨʘʜʘ ɹʝʦʛʨʘʜʘ 

ʧʦʚʦʜʦʤ ˁʝʛʦʚʝ ʧʦʥʫʜʝ ʜʘ ʫʩʪʫʧʠ ʩʚʦʿʫ ʝʪʥʦʛʨʘʬʩʢʫ ʟʙʠʨʢʫ ʅʘʨʦʜʥʦʤ ʦʜʙʦʨʫ ʛʨʘʜʘ 

ɹʝʦʛʨʘʜʘ ʦʪʧʦʯʝʣʠ ʩʫ 1958. ʛʦʜʠʥʝ. ʊʘʜʘ ʿʝ ʬʦʨʤʠʨʘʥʘ ʢʦʤʠʩʠʿʘ: ɱʝʣʠʮʘ ʇʦʧʦʚʠ˂, 

ʩʣʫʞʙʝʥʠʢ ʉʘʚʝʪʘ ʟʘ ʢʫʣʪʫʨʫ ʅʈʉ (ʅʘʨʦʜʥʝ ʈʝʧʫʙʣʠʢʝ ʉʨʙʠʿʝ), ʈʘʪʠʩʣʘʚʘ ɺʫʢʦʪʠ˂, 



159ШКОЛА ДЕСЕТ ДАНА ФИЛИГРАНА У МАНАКОВОЈ КУЋИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

(Народног Одбора) града. Комисија је проценила да збирка професора 
Црниловића има велику културну и историјску вредност. У документа-
цији Манакове куће стоји записан извештај комисије:

„Данас је сличне предмете врло тешко, или сасвим немогуће, на-
бавити, пошто су скупљани на терену пре 30-40 година када су се 
још могли наћи, док су данас нестали, а са њима и материјал од 
кога су направљени, начин рада и људи који су их израђивали. Као 
стручњак професор Црниловић умео је да одабере лепе, каракте-
ристичне и ретке примерке често уникате. Извесни примерци из 
збирке не налазе се ни у једном од југословенских музеја, а поједи-
ни предмети заступљени су само са по једним примерком у неком 
од музеја у земљи. Својом величином, разноврсношћу предмета по 
територијалном и етничком пореклу као и по временском раздобљу 
које обухвата збирка професора Црниловића пружа драгоцене изво-
ре за научна истраживања, нарочито упоредна. У Етнографском му-
зеју у Београду налази се прикупљени материјал не само из Србије 
већ и из других република, али музеј не располаже таквим вредно-
стима какве има збирка професора Црниловића, па би њено евен-
туално преузимање значило значајно културно и научно обогаћење 
Београда. Збирка својом целином израженом кроз богатство ретког 
етнографског материјала а такође и посебно значајним примерци-
ма представља културну реткост и вредност”.

Године 1967, 18. септембра, потисан је уговор између града Бео-
града (Крешимир Милинковић) и Етнографског музеја (Слободан Зе-
чевић), у ком се између осталог наводи: „У циљу трајног старања о ет-
нографској збирци пок. Христифора Црниловића, отварања ове збирке 
за јавност и њеног проучавања, Град поверава Музеју на управљање и 
чување збирку, библиотеку, архивску грађу, негативе и фотографије, 
смештене у Манакову кућу”. 

Истраживање Христифора Црниловића 
о кујунџилуку и техници филиграна

Значајан део истраживања Црниловић је посветио прикупљању 
накита који је саставни део народних ношњи. Сеоски и градски на-
кит од сребра, бакра, месинга и бронзе, рађен у свим техникама 
кујунџијског заната изложен у великом броју на сталној поставци у 



МИЛЕНА ЂУРИЦА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

160

Манаковој кући идеална су подлога за проучавање традиционалног 
заната филиграна. 

По времену израде и употребе, разноврсни облици накита припа-
дају претежно 19. и првим деценијама 20. века, мада није мали број 
оних који по времену настанка и употребе потичу из ранијих периода. 
За накит из 19. и првих деценија 20. века не може се рећи да је типичан 
само за то време, јер се слични или готово исти облици јављају и знатно 
раније, било као израђевине сеоских мајстора за широке народне масе 
или као скупоцени властелински накит који је народ доцније прихватио 
у поједностављеном облику и материјалу и сачувао до скора. Црнило-
вић је настојао да набави што вредније примерке накита разних облика 
и материјала, без обзира на време настанка и употребе.

У колекцији накита у којој се налази више од 500 примерака издваја 
се разноврстан и бројан накит за украшавање главе. То су дијадеме, про-
челњаци, тепелуци, игле, наушнице, укошњаци и подбрадници. Осим 
огрлица, веома су декоративни украси који се носе прикопчани на гру-
дима са једне или обе стране. Прстење које се иначе јавља у свим нашим 
крајевима, без обзира на националну, професионалну или социјалну 
припадност, одликује се разноликошћу примењеног материјала, облика 
и намене. 

Алат из Етнографске спомен-збирке Христифора Црниловића

 

 7 

 
ɸʣʘʪ ʠʟ ɽʪʥʦʛʨʘʬʩʢʝ ʩʧʦʤʝʥ-ʟʙʠʨʢʝ ʍʨʠʩʪʠʬʦʨʘ ʎʨʥʠʣʦʚʠ˂ʘ 

 

          ʌʠʣʠʛʨʘʥ ʿʝ ʥʘ ʧʨʦʩʪʦʨʠʤʘ ɹʘʣʢʘʥʘ ʢʨʦʟ ʚʝʢʦʚʝ ʧʨʠʚʣʘʯʠʦ ʧʘʞˁʫ ʢʘʦ ʿʝʜʘʥ 

ʧʣʝʤʝʥʠʪ ʫʤʝʪʥʠʯʢʠ ʟʘʥʘʪ. ɿʘ ʨʘʜ ʥʘ ˁʝʛʦʚʦʤ ʦʯʫʚʘˁʫ ʢʘʦ ʪʨʘʜʠʮʠʦʥʘʣʥʦʛ ʫʤʝʪʥʠʯʢʦʛ 

ʟʘʥʘʪʘ ʥʝʧʨʦʮʝˁʠʚʘ ʿʝ ʝʪʥʦʛʨʘʬʩʢʘ ʛʨʘʹʘ ʢʦʿʫ ʿʝ ʦʩʪʘʚʠʦ ʍʨʠʩʪʠʬʦʨ ʎʨʥʠʣʦʚʠ˂. ʅʘ 

ʚʠʰʝ ʦʜ 500 ʩʪʨʘʥʘ ʨʫʢʦʧʠʩʘ, ʬʦʪʦʛʨʘʬʩʢʠʭ ʟʘʧʠʩʘ, ʮʨʪʝʞʘ, ʩʢʠʮʘ ʠ ʥʦʚʠʥʩʢʠʭ ʠʩʝʯʘʢʘ 

ʥʘʣʘʟʠʤʦ ʜʨʘʛʦʮʝʥʝ ʧʦʜʘʪʢʝ ʦ ʨʘʟʚʦʿʫ ʬʠʣʠʛʨʘʥʘ, ʿʝʜʥʦʿ ʦʜ ʥʘʿʣʝʧʰʠʭ ʪʝʭʥʠʢʘ 

ʢʫʿʫʥ˅ʠʿʩʢʦʛ ʟʘʥʘʪʘ ʢʦʿʘ ʿʝ ʧʦʩʪʦʿʘʣʘ ʥʘ ʪʣʫ ʉʨʙʠʿʝ ʠ ʥʘ ʧʦʜʨʫʯʿʫ ɹʘʣʢʘʥʘ. ʎʨʥʠʣʦʚʠ˂ 

ʿʝ ʢʨʦʟ ʩʚʦʿ ʠʩʪʨʘʞʠʚʘʯʢʠ ʨʘʜ ʧʨʘʪʠʦ ʧʨʘʢʩʫ ʠ ʨʘʟʤʠʰˀʘˁʘ ʨʘʟʣʠʯʠʪʠʭ ʬʠʣʠʛʨʘʥʠʩʪʘ 

ʢʨʦʟ ʚʨʝʤʝ. ɿʘʧʠʩʘʥʠ ʩʫ ʨʝʮʝʧʪʠ, ʪʝʭʥʦʣʦʛʠʿʘ ʠʟʨʘʜʝ, ʘʣʘʪʠ ʢʦʿʠ ʩʫ ʢʦʨʠʰ˂ʝʥʠ ʟʘ 

ʦʙʨʘʜʫ ʞʠʮʝ, ʥʘʯʠʥ ʢʘʢʦ ʩʫ ʫ ʧʨʦʰʣʦʩʪʠ ʤʘʿʩʪʦʨʠ ʩʪʠʮʘʣʠ ʠ ʧʨʝʥʦʩʠʣʠ ʟʥʘˁʝ, ʦ 

ʟʘʥʘʪʩʢʠʤ ʫʜʨʫʞʝˁʠʤʘ ʢʦʿʘ ʩʫ ʦʩʥʠʚʘʣʠ ʠ ʩʣʠʯʥʦ. ʋ ˁʝʛʦʚʦʿ ʨʫʢʦʧʠʩʥʦʿ ʛʨʘʹʠ ʥʘʣʘʟʝ 

ʩʝ ʙʝʣʝʰʢʝ ʦ ʢʘʟʠʚʘˁʫ ɻʫʰʘ ʉʠʨʤʝ, ʥʘʿʙʦˀʝʛ ʬʠʣʠʛʨʘʥʠʩʪʝ ʫ ʧʨʚʦʿ ʧʦʣʦʚʠʥʠ 20. ʚʝʢʘ, 

ʢʦʛʘ ʿʝ ʎʨʥʠʣʦʚʠ˂ ʠʩʧʠʪʠʚʘʦ 1931. ʛʦʜʠʥʝ.  

 



161ШКОЛА ДЕСЕТ ДАНА ФИЛИГРАНА У МАНАКОВОЈ КУЋИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Осим накита као саставног дела народне ношње, који се, без сумње, 
одликује високим уметничким вредностима, Црниловић је показао до-
вољно интересовања и за алат којим су се мајстори служили при ње-
говој изради. Отуда се у збирци налази готово целокупан алат једне 
кујунџијске радионице, несумњиво један од најкомплетнијих који се 
чува у нашим музејима.

Рукописна грађа, рецепт за израду леима (лота) за филигран

Филигран је на просторима Балкана кроз векове привлачио пажњу 
као један племенит уметнички занат. За рад на његовом очувању као 
традиционалног уметничког заната непроцењива је етнографска грађа 
коју је оставио Христифор Црниловић. На више од 500 страна рукопи-
са, фотографских записа, цртежа, скица и новинских исечака налазимо 
драгоцене податке о развоју филиграна, једној од најлепших техника 
кујунџијског заната која је постојала на тлу Србије и на подручју Бал-
кана. Црниловић је кроз свој истраживачки рад пратио праксу и раз-
мишљања различитих филиграниста кроз време. Записани су рецепти, 

 

 8 

 
ʈʫʢʦʧʠʩʥʘ ʛʨʘʹʘ , ʨʝʮʝʧʪ ʟʘ ʠʟʨʘʜʫ ʣʝʠʤʘ (ʣʦʪʘ) ʟʘ ʬʠʣʠʛʨʘʥ  



МИЛЕНА ЂУРИЦА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

162

технологија израде, алати који су коришћени за обраду жице, начин 
како су у прошлости мајстори стицали и преносили знање, о занатским 
удружењима која су оснивали и слично. У његовој рукописној грађи на-
лазе се белешке о казивању Гуша Сирме, најбољег филигранисте у првој 
половини 20. века, кога је Црниловић испитивао 1931. године. 

Рукописна грађа Христифора Црниловића, свеска 56, 
стр. 2 и стр. 3

Кујунџилук је стари балкански уметнички занат који се углавном 
бавио израдом женског накита и других украсних предмета од сре-
бра и других племенитих метала а служио као допуна ношње па-
тријархалне културе.

Овај занат као уметност, никад није могао бити народна уметност 
колективног стварања, фолклор, као што је то текстилна орнамен-
тика женског уметничког стварања која се диференсирала по кул-
турним круговима – етничким групама. Њима су се још од самог 
почетка културе у праисторијско доба могли бавити само поједин-
ци више естетичке културе и према томе занат је као уметност био 
одувек уметност индивидуалног стварања. Све до почетка 19. века 
кујунџијски занат цветао је у пуној својој снази у градовима целог 

 

 9 

 
ʈʫʢʦʧʠʩʥʘ ʛʨʘʹʘ ʍʨʠʩʪʠʬʦʨʘ ʎʨʥʠʣʦʚʠ˂ʘ, ʩʚʝʩʢʘ 56, ʩʪʨ. 2 ʠ ʩʪʨ. 3 

 

ʂʫʿʫʥ˅ʠʣʫʢ ʿʝ ʩʪʘʨʠ ʙʘʣʢʘʥʩʢʠ ʫʤʝʪʥʠʯʢʠ ʟʘʥʘʪ ʢʦʿʠ ʩʝ ʫʛʣʘʚʥʦʤ ʙʘʚʠʦ 
ʠʟʨʘʜʦʤ ʞʝʥʩʢʦʛ ʥʘʢʠʪʘ ʠ ʜʨʫʛʠʭ ʫʢʨʘʩʥʠʭ ʧʨʝʜʤʝʪʘ ʦʜ ʩʨʝʙʨʘ ʠ ʜʨʫʛʠʭ 
ʧʣʝʤʝʥʠʪʠʭ ʤʝʪʘʣʘ ʘ ʩʣʫʞʠʦ ʢʘʦ ʜʦʧʫʥʘ ʥʦʰˁʝ ʧʘʪʨʠʿʘʨʭʘʣʥʝ ʢʫʣʪʫʨʝ. 
ʆʚʘʿ ʟʘʥʘʪ ʢʘʦ ʫʤʝʪʥʦʩʪ, ʥʠʢʘʜ ʥʠʿʝ ʤʦʛʘʦ ʙʠʪʠ ʥʘʨʦʜʥʘ ʫʤʝʪʥʦʩʪ 
ʢʦʣʝʢʪʠʚʥʦʛ ʩʪʚʘʨʘˁʘ, ʬʦʣʢʣʦʨ, ʢʘʦ ʰʪʦ ʿʝ ʪʦ ʪʝʢʩʪʠʣʥʘ ʦʨʥʘʤʝʥʪʠʢʘ 
ʞʝʥʩʢʦʛ ʫʤʝʪʥʠʯʢʦʛ ʩʪʚʘʨʘˁʘ ʢʦʿʘ ʩʝ ʜʠʬʝʨʝʥʩʠʨʘʣʘ ʧʦ ʢʫʣʪʫʨʥʠʤ 
ʢʨʫʛʦʚʠʤʘ – ʝʪʥʠʯʢʠʤ ʛʨʫʧʘʤʘ. ɳʠʤʘ ʩʫ ʩʝ ʿʦʰ ʦʜ ʩʘʤʦʛ ʧʦʯʝʪʢʘ ʢʫʣʪʫʨʝ ʫ 
ʧʨʘʠʩʪʦʨʠʿʩʢʦ ʜʦʙʘ ʤʦʛʣʠ ʙʘʚʠʪʠ ʩʘʤʦ ʧʦʿʝʜʠʥʮʠ ʚʠʰʝ ʝʩʪʝʪʠʯʢʝ ʢʫʣʪʫʨʝ ʠ 
ʧʨʝʤʘ ʪʦʤʝ ʟʘʥʘʪ ʿʝ ʢʘʦ ʫʤʝʪʥʦʩʪ ʙʠʦ ʦʜʫʚʝʢ ʫʤʝʪʥʦʩʪ ʠʥʜʠʚʠʜʫʘʣʥʦʛ 
ʩʪʚʘʨʘˁʘ. ʉʚʝ ʜʦ ʧʦʯʝʪʢʘ 19. ʚʝʢʘ ʢʫʿʫʥ˅ʠʿʩʢʠ ʟʘʥʘʪ ʮʚʝʪʘʦ ʿʝ ʫ ʧʫʥʦʿ ʩʚʦʿʦʿ 
ʩʥʘʟʠ ʫ ʛʨʘʜʦʚʠʤʘ ʮʝʣʦʛ ɹʘʣʢʘʥʩʢʦʛ ʧʦʣʫʦʩʪʨʚʘ. ʇʦʪʨʦʰˁʘ ˁʝʛʦʚʠʭ 
ʧʨʦʠʟʚʦʜʘ ʙʠʣʘ ʿʝ ʪʝʩʥʦ ʚʝʟʘʥʘ ʟʘ ʧʘʪʨʠʿʘʨʭʘʣʥʫ ʢʫʣʪʫʨʫ ʠ ˁʝʥʫ ʥʘʨʦʜʥʫ 
ʥʦʰˁʫ. ɸʣʠ ʧʦʰʪʦ ʩʫ ʦʜ ʪʦʛʘ ʚʨʝʤʝʥʘ ʙʘʣʢʘʥʩʢʠ ʥʘʨʦʜʠ ʧʦʯʝʣʠ ʜʘ 
ʥʘʧʫʰʪʘʿʫ ʪʫ ʢʫʣʪʫʨʫ ʠ ʩʚʦʿʝ ʥʘʨʦʜʥʝ ʥʦʰˁʝ ʠ ʜʘ ʿʝ ʟʘʤʝˁʫʿʫ 
ʟʘʧʘʜʥʦʝʚʨʦʧʩʢʦʤ ʮʠʚʠʣʥʦʤ, ʠ ʦʚʘʿ ʟʘʥʘʪ ʿʝ ʧʦʯʝʦ ʣʘʛʘʥʦ ʜʘ ʦʧʘʜʘ ʠ 
ʧʨʦʧʘʜʘ. ʇʦʩʣʝ ʇʨʚʦʛ ʩʚʝʪʩʢʦʛ ʨʘʪʘ ʪʦ ʦʧʘʜʘˁʝ ʧʦʰʣʦ ʿʝ ʚʨʘʪʦʣʦʤʥʦʤ 
ʙʨʟʠʥʦʤ ʠ ʧʦʩʣʝ ɼʨʫʛʦʛ ʟʘʥʘʪ ʿʝ ʥʘ ʠʟʜʠʩʘʿʫ. ʃʝʢʘ ʤʫ ʚʠʰʝ ʥʝʤʘ ʠ ʦʥ ʤʦʨʘ 
ʟʘʿʝʜʥʦ ʩʘ ʧʘʪʨʠʿʘʨʭʘʣʥʦʤ ʢʫʣʪʫʨʦʤ ʠ ˁʝʥʦʤ ʥʦʰˁʦʤ ʜʘ ʩʝ ʞʨʪʚʫʿʝ ʥʦʚʦʿ 
ʥʘʫʯʥʦʠʥʜʫʩʪʨʠʿʩʢʦʿ ʠʥʪʝʨʥʘʮʠʦʥʘʣʥʦʿ ʮʠʚʠʣʠʟʘʮʠʿʠ ʢʦʿʘ ʥʘʩʪʘʿʝ ʧʦʪʧʫʥʦ 
ʥʝʟʘʚʠʩʥʦ ʦʜ ˁʝ, ʙʝʟ ʠʢʘʢʚʦʛ ʢʦʥʪʠʥʫʠʪʝʪʘ ʩʘ ˁʦʤ. 
ʄʦʞʜʘ ʧʘʪʨʠʿʘʨʭʘʣʥʘ ʢʫʣʪʫʨʘ ʙʘʣʢʘʥʩʢʠʭ ʥʘʨʦʜʘ ʥʠʿʝ ʤʦʨʘʣʘ ʜʘ ʩʝ ʞʨʪʚʫʿʝ, 
ʿʝʨ ʦʥʘ ʥʠʿʝ ʙʠʣʘ ʙʝʟ ʚʨʝʜʥʦʩʪʠ. ʊʦ ʩʝ ʚʠʜʠ ʧʦ ʪʦʤʝ ʰʪʦ ʿʦʿ ʜʘʥʘʩ ʤʥʦʛʠ 



163ШКОЛА ДЕСЕТ ДАНА ФИЛИГРАНА У МАНАКОВОЈ КУЋИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Балканског полуострва. Потрошња његових производа била је тесно 
везана за патријархалну културу и њену народну ношњу. Али пошто 
су од тога времена балкански народи почели да напуштају ту култу-
ру и своје народне ношње и да је замењују западноевропском цивил-
ном, и овај занат је почео лагано да опада и пропада. После Првог 
светског рата то опадање пошло је вратоломном брзином и после 
Другог занат је на издисају. Лека му више нема и он мора заједно 
са патријархалном културом и њеном ношњом да се жртвује новој 
научноиндустријској интернационалној цивилизацији која настаје 
потпуно независно од ње, без икаквог континуитета са њом.

Можда патријархална култура балканских народа није морала да се 
жртвује, јер она није била без вредности. То се види по томе што 
јој данас многи појединци са вишим образовањем и широм личном 
културом и код нас и у иностранству поклањају највећу пажњу.1

Музеолошка заштита нематеријалног 
културног наслеђа

Културно наслеђе, материјално и нематеријално, заједничко је бо-
гатство човечанства у својој разноликости и посебности, а његова за-
штита и очување важан је допринос за препознавање и афирмацију кул-
турног идентитета.

Увођење појма нематеријалног културног наслеђа и тежња ка инте-
гралном приступу култури, пре или касније, поставља питање улоге му-
зеја у њеној заштити. Такво питање напросто мора да изађе на површи-
ну с обзиром на чињеницу да се музеји иначе баве заштитом културне 
баштине. Но, права дебата настаје онда када се запитамо како се музеји 
баве заштитом културе и како би то требало да раде? Императив инте-
гралног приступа култури у музеје директно уводи појам нематеријалне 
културне баштине.Улогу музеја треба потражити управо у интегралном 
приступу култури где би они симултано деловали и као конзерватори 
и као културни агенти, генератори виталности културе у оквиру своје 
уобичајене делатности, али сада шире постављене. Због чега музеј не 
би, на пример, могао да делује као трансмитер знања о неком култур-
ном феномену као што су вештине, идеје, који на крају има материјалну 
појавност (Матић 2011).

1 Христифор Црниловић, рукописна грађа, св. 56.



МИЛЕНА ЂУРИЦА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

164

 Нематеријално културно наслеђе по дефиницији Унеска2 пред-
ставља праксу, презентацију, изражавање, као и удружена знања и неоп-
ходне вештине, које заједнице, групе, и у неким случајевима, појединци 
препознају као део свог културног наслеђа. Треба имати у виду да нема-
теријално наслеђе не представља крајњи производ, већ цео процес, сва 
знања и вештине, укључене у процес стварања крајњег производа, као и 
процес преношења знања. Заинтересованост заједнице и самих носила-
ца да сачувају сопствено наслеђе и пренесу га на генерације које долазе 
од пресудног је значаја. За успешност у томе важна је сарадња свих ак-
тера који чине систем заштите – носилац наслеђа, локалне заједнице, 
стручна тела и институције. 

Очување нематеријалног наслеђа народа света један је од најваж-
нијих задатака који је пред целу међународну заједницу поставио 
Унеско, усвајајући 2003. године Конвенцију о заштити нематеријал-
не културне баштине. Прикључујући се томе задатку потписивањем 
Конвенције коју је Народна скупштина Републике Србије ратифи-
ковала Србија се активно укључила у тај процес (Живковић 2011).

Центар за нематеријално културно наслеђе Србије отворен је у Ет-
нографском музеју у Београду 20. јуна 2012. године, с циљем подизања 
свести о значају нематеријалног културног наслеђа, подстицања струч-
не јавности и локалних заједница на деловању у очувању живог наслеђа. 
Законом о културном наслеђу (2021) и Законом о музејској делатности 
(2021), Центру за нематеријално културно наслеђе при Етнографском 
музеју у Београду, поверени су послови централне установе за очување 
нематеријалног културног наслеђа који се односе на вођење регистра 
нематеријалног културног наслеђа, израду номинационих досијеа за 
упис нематеријалног културног наслеђа Србије на Унескове листе, као 
и учешће у изради Програма заштите и очувања културног наслеђа у 
Републици Србији.

Конвенција о очувању нематеријалног културног наслеђа, која је 
усвојена на Унесковом заседању у Паризу 2003. године, одређује нема-
теријално културно наслеђе већ у својим почетним Члановима 1 и 2, али 
је за нас много значајнији Члан 3 који гласи: 

„Очување означава мере које настоје да обезбеде употребљивост 
нематеријалног културног наслеђа, укључујући идентификацију, 
документацију, истраживање, очување, заштиту, промоцију, вред-

2 https://nkns.rs/sites/default/files/documents/konvencija.pdf



165ШКОЛА ДЕСЕТ ДАНА ФИЛИГРАНА У МАНАКОВОЈ КУЋИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

новање, преношење, посебно кроз формално и неформално обра-
зовање, као и ревитализацију различитих аспеката таквог наслеђа.”3

У концепту културе присутном у Конвенцији реч је о сврставању за-
ната и вештина у нематеријално наслеђе, јер занати као сврху и циљ 
имају продукцију материјалних добара, због чега су тесно повезани с 
музејима и њиховим конвенционалним приступима у очувању култур-
ног наслеђа.

Кристоф Бруман (Bruman 2014, 173–188) у свом донекле преглед-
ном раду, прави осврт на реакцију антрополошке научне заједнице на 
појаву Конвенције. Ауторе је стога поделио на heritage belivers или оне 
који верују у наслеђе и heritage atheists, а предложио је и трећи пут, пут 
агностицизма (heritage agnostics). Они који верују у наслеђе су антропо-
лози, музејски радници и други који се баве радом у вези са наслеђем, 
а који су прихватили Унесков предлог о дефиницији и делају у складу 
са њим. Бруман наглашава да то не мора бити лични став, већ да може 
бити у вези са радним местом. Крајњи циљ којем они теже подржавајући 
овакву идеју јесте унапређење образовања, економски напредак и ја-
чање националних идентитета (Bruman 2014, 173–188).

Позитивна страна очувања нематеријалног културног наслеђа пола-
зи из институција, бива подстицај појединцима, локалним заједницама 
и групама да очувају сопствену културу или да поједине културно важне 
феномене одржавају виталним (Bruman 2014, 173–188).

Пут којим се дошло до Конвенције о заштити нематеријалног кул-
турног наслеђа релативно је дуг и није нимало једноставан. Текст Кон-
венције је производ вишедеценијских договарања, расправа и, пре све-
га, тежње Унескоа да дâ глобално прихватљив легални инструмент за 
одрживи и функционалан однос човечанства према сопственој култу-
ри уопште, а не само према нематеријалној културној баштини (Матић 
2011).

Филигрански занат као елемент уписан у Национални  
регистар нематеријалног културног наслеђа Србије4

Једна од најстаријих и најлепших техника обраде метала свакако је 
филигран. Овом техником током векова израђиван је прелеп накит, као 

3 https://nkns.rs/sites/default/files/documents/konvencija.pdf
4 https://nkns.rs, Листа нематеријалног културног наслеђа Републике Србије.



МИЛЕНА ЂУРИЦА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

166

и украсни предмети којима се и данас бавимо. Техника филиграна ко-
ристила се на предметима од најстаријих времена, налазимо је на пред-
метима из микенске културе, из Троје, Родоса и Ефеса, и на најранијем 
етрурском накиту (Вулетић 2009, 50).

На простору Србије коришћена је у старом и средњем веку, кроз цео 
турски период, све до данас. Филигран је био веома раширен у старом 
српском златарству и представљао је српско средњовековно наслеђе 
(Вулетић 2009, 50). Такође, био је део народног украшавања, у сеоским 
и градским срединама као део патријархалне културе.5 

Филигрански занат представља део живог наслеђа Србије и елемент 
из домена знања и вештина у вези са традиционалним занатима. Уписан 
је 2012. године у Национални регистар нематеријалног културног на-
слеђа Србије који се води у Центру за Нематеријално културно наслеђе 
при Етнографском музеју у Београду. Предлагач овог елемента је Народ-
ни музеј Краљево у сарадњи са Градом Краљево. Међутим, извесно вре-
ме након уписа кључни носилац овог елемента нематеријалног наслеђа, 
радионица Криста Берише у Краљеву, престала је, стицајем околности, 
да се бави филиграном. Тиме се појавила снажна потреба за деловањем 
на очувању овог значајног елемента нематеријалног културног наслеђа 
Републике Србије којим су се спорадично бавили појединци. Уочавањем 
значаја подизања свести о важности очувања филигранског заната и у 
циљу повећања броја познавалаца и носилаца ове занатске вештине, по-
кренула сам у Манаковој кући од 2019. године у сарадњи са активним и 
афирмисаним филигранистима школу „Десет дана филиграна”.

Дискурси у еволуитивним променама носилаца листе елемената На-
ционалног регистра нематеријалног културног наслеђа Републике Србије 
кроз време захтевају праћење промена на терену, правовремено ажури-
рање афирмативних промена у циљу заштите културног наслеђа. На тај 
начин долазимо до савремених тенденција у проучавању наслеђа, дефи-
ниција, теорије, политике и етике методологије (Миленковић 2016). 

Настанак едукативних програма старих 
уметничких заната у Манаковој кући 

 У складу са савременим тенденцијама и теоријама развоја музеја 
и музеологије, као и новим визијама схватања улоге музеја у друштву, 
поред већ устаљених облика активности, организација повремених из-

5 Христифор Црниловић, рукописна грађа, св. 56 стр. 3.



167ШКОЛА ДЕСЕТ ДАНА ФИЛИГРАНА У МАНАКОВОЈ КУЋИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

ложби, предавања, просветно-педагошког рада, стучњаци Етнографског 
музеја препознали су потенцијале за нови начин рада са публиком. Овај 
иновативан вид укључивања публике у процес очувања нематеријалног 
културног наслеђа и сарадња са другим установама и институцијама 
културе, Факултетом примењених уметности, члановима Удружења ли-
ковних уметника примењених уметности и дизајнера Србије део је пла-
на рада у Манаковој кући од деведесетих година прошлог века. 

Идејна основа целог пројекта настала је за време изложбе Торбе Ср-
бије у функцији преноса добра, ауторке Софије Костић, кустоса Етно-
графског музеја у Београду, која је одржана у Манаковој кући од 10. 
маја до краја августа 1990. За време трајања изложбе одржана је ради-
оница ткања као пратећи део програма изложбе од 15. до 24. маја са 
циљем упознавања и очувања традиционалног начина ткања и његова 
примена у савременим условима. Радионица је изазвала велико инте-
ресовање код публике, и то је била велика мотивација за сараднике из-
ложбе Бранку Боројевић Џокић, пројектанта изложбе и Надежду Ристић 
Влајковић, дипломираног сликара текстила и професора, да направе оз-
биљнији програм за курс ткања са предавањем и практичном наставом6. 
Овај курс, који је одржан у оквиру изложбе Торбе Србије у функцији 
преноса добара, био је претеча и инспирација свих каснијих курсева. 

Едукативни програми осмишљени у оквиру институција у функцији 
заштите и ревитализације нематеријалног културног наслеђа традици-
оналних заната имају бројне предности. Приступачнији су широј јав-
ности и интересовању појединаца који имају жељу да науче и упознају 
занатске вештине на практичан начин, уз помоћ стручне особе упознају 
тајне заната, технике израде. Институција музеја има директан приступ 
документарним подацима, изворима, пореклу и техничким карактери-
стикама предмета. Затим, имају већу могућност презентације и попула-
ризације заната кроз изложбе, стручна предавања, а с тим у вези и ква-
литетнију могућност преношења знања и техника израде ангажовањем 
стручних сарадника и врхунских мајстора. 

О школи Десет дана филиграна

Проучавањем постојеће документације, рукописне грађе и пред-
мета рађених у техници филиграна, које је опсежним истраживачким 

6 Документација Етнографског музеја о програмима у Манаковој кући.



МИЛЕНА ЂУРИЦА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

168

радом прикупио Црниловић и оставио као свој прилог за даље проу-
чавање Етнографском музеју и стручњацима у Манаковој кући, уочила 
сам управо могућност даљег рада на очувању нематеријалног култур-
ног наслеђа, ослоњеног на легат Христифора Црниловића а са циљем 
оживљавања ретког и врло особеног традиционалног заната филиграна. 
Добро искуство едукативних програма из деведесетих година у Мана-
ковој кући послужило је као инспиратиција и путоказ за организацију 
школе филиграна, данас најатрактивнијег. 

Прве радионице филиграна одржане у Манаковој кући биле су од 
17. до 19. новембра 2016. године са уметником и дизајнером, Маријом 
Милошевском у оквиру изложбе Накит као инсталација. Интересовање 
за филигран код публике је од почетка постојало и показало потребу за 
континуираним трајањем.

Школа Десет дана филиграна настала је током 2019. године. Про-
истекла је из пратећег програма изложбе Раскршће, аутора Горана Ри-
стовића Покимице, отворене у Манаковој кући 9. априла 2019. године. 
Изложба је имала регионални карактер због експоната који су на њој 
били изложени. Ристовићеви радови у филиграну налазе се широм пра-
вославних земаља, почев од Русије, Грузије, Украјине, Бугарске, као и 
Италије, Француске, Јужне Америке итд. На њој су представљени сре-
брни и сребром оковани кивоти, чираци, окови Јеванђеља, панагије, ме-
даљони, накит. Изложба је организована са жељом да Београд и његови 
посетиоци виде ремек-дела савременог српског филиграна. У тој реткој 
прилици омогућено је публици да на једном месту види врхунска умет-
ничка дела филигранског заната: богослужбени предмети као што су је-
ванђеља, престони и стони крстови из манастира Бањска, манастира Зо-
чиште, Дубоки Поток, напрсни крстови и ручни крстови архимандрита 
и високих црквених достојанственика који су у богослужбеној употреби. 

Пратећи програм изложбе у форми радионица Горана Ристовића 
Покимице прерастао је после изложбе у школу Десет дана филиграна. 
Школа је постала део редовног програма у Манаковој кући. Важан извор 
документарних података који се налази у Етнографској спомен-збирци 
Црниловића, богато искуство врхунских мајстора и познавање фили-
гранске технике допринели су квалитету школе. Исте године као сарад-
ник и предавач у школи филиграна прикључила се и Ивана Станковић, 
која је своја мајсторска знања стицала у фабрици накита „Рубин Ско-
пље”. Ову фабрику су основали потомци филиграниста које је Црнило-
вић испитивао и описао у свом истраживачком раду.

Школа се одржава у летњем периоду када је могуће ангажовати 
већи простор за рад због великог интересовања полазника и адекват-



169ШКОЛА ДЕСЕТ ДАНА ФИЛИГРАНА У МАНАКОВОЈ КУЋИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

нијег и корисније употребе простора. Коришћењем дворишта које је у 
саставу Манакове куће и дела изложбеног простора, кућа је потпуно ан-
гажована и пример је активног учесника у заштити културног наслеђа 
Србије. За све то је потребно пажљиво уклапање и планирање програма, 
израда плана рада школе, припрема потребног алата и материјала, ор-
ганизација времена извођења, сарадња са сарадницима и предавачима у 
школи, као и презентација школе.

Важан извор документарних података који се налази у Етнографској 
спомен- збирци Црниловића, богато искуство и познавање филигранске 
технике врхунских мајстора, предавача у школи филиграна, доприно-
се квалитету школе и омогућавају ширење и даљи развој филиграна у 
будућности. Долазеће генерације тако имају прилику да надограде на-
слеђе предака и уткају сопствену естетику и на тај начин и сами постану 
учесници културног наслеђа у временској димензији трајања. У програм 
школе Десет дана филиграна у Манаковој кући укључено је упознавање 
полазника са историјским развојем и духовним значајем филиграна 
кроз обилазак сталне поставке и презентацију етнографског материјала 
о кујунџилуку и техници филиграна. Традиционална естетика предака 
представљена кроз употребне предмете на изложби бива транспонована 
у савремени доживљај лепог, али техника израде је у основи непромење-
на и управо сарадници филигранисти у школи откривају мајсторске тај-
не које су се одувек на тај начин преносиле. Етнографски музеј који да-
нас има статус матичног музеја је тако постао прва институција у Србији 
у којој се изучава филигрански занат.

Заједничким ентузијазмом Горана Ристовића Покимице, Иване 
Станковић и мојом жељом за изградњом таквих програма, школа се не-
прекидно развија и шири. Манакова кућа постала је место где заинтере-
совани појединци разних образовних и стручних профила могу да уче 
овај ретки занат на стручан начин. Филигранска уметност диференци-
рала се у два правца − кроз црквене богослужбене предмете и световну 
уметност преко накита и украсних примењених предмета.



МИЛЕНА ЂУРИЦА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

170

Школа Десет дана филиграна са Гораном Ристовићем Покимицом 
у дворишту Манакове куће

Ивана Станковић, сарадник Манакове куће 

у школи Десет дана филиграна

 

 17 

 
ʐʢʦʣʘ ɼʝʩʝʪ ʜʘʥʘ ʬʠʣʠʛʨʘʥʘ ʩʘ ɻʦʨʘʥʦʤ ʈʠʩʪʦʚʠ˂ʝʤ ʇʦʢʠʤʠʮʦʤ 

ʫ ʜʚʦʨʠʰʪʫ ʄʘʥʘʢʦʚʝ ʢʫ˂ʝ 

 

 

 17 

 
ʐʢʦʣʘ ɼʝʩʝʪ ʜʘʥʘ ʬʠʣʠʛʨʘʥʘ ʩʘ ɻʦʨʘʥʦʤ ʈʠʩʪʦʚʠ˂ʝʤ ʇʦʢʠʤʠʮʦʤ 

ʫ ʜʚʦʨʠʰʪʫ ʄʘʥʘʢʦʚʝ ʢʫ˂ʝ 

 



171ШКОЛА ДЕСЕТ ДАНА ФИЛИГРАНА У МАНАКОВОЈ КУЋИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Технике израде филиграна до сада су овде учили стручњаци Етно-
графског музеја из одсека конзервације и рестаурације предмета, кусто-
си, професори у средњим стручним школама и са Факултетa примење-
них уметности. На практичан и непосредан начин полазници откривају 
поступак и технику израде и континуираним учешћем у школи освајају 
поступно занатску вештину у процесу филигранског рада. 

Да је филигран редак уметнички занат који привлачи пажњу и да се 
филиграном баве талентовани појединци, показала нам је својим инте-
ресовањем и учешћем на радионици ЊКВ кнегиња Јелисавета са уну-
ком Индиом. 

ЊКВ кнегиња Јелисавета на часовима филиграна 
у Манаковој кући

Шта полазници школе Десет дана филиграна 
могу да науче

Филигран је једна од најлепших техника кујунџијског заната, чији 
су основни елементи уплетене и залемљене жице различитих профила 
и изгледа, додатно још украшене конструктивно ситним зрнцима гра-
нулама. Изгледом подсећа на неку врсту чипке. Назив технике долази 
од латинске речи fillum „нит” и granum „зрно”. Филигран, као техника 
обраде накита од сребра и злата, ређе бакра, веома je захтевна и за њу је 
потребно извесно графичко умеће.

 

 18 

ʀʚʘʥʘ ʉʪʘʥʢʦʚʠ˂, ʩʘʨʘʜʥʠʢ ʄʘʥʘʢʦʚʝ ʢʫ˂ʝ 

 ʫ ʰʢʦʣʠ ɼʝʩʝʪ ʜʘʥʘ ʬʠʣʠʛʨʘʥʘ 

 

 

          ʊʝʭʥʠʢʝ ʠʟʨʘʜʝ ʬʠʣʠʛʨʘʥʘ ʜʦ ʩʘʜʘ ʩʫ ʦʚʜʝ ʫʯʠʣʠ ʩʪʨʫʯˁʘʮʠ ɽʪʥʦʛʨʘʬʩʢʦʛ ʤʫʟʝʿʘ 

ʠʟ ʦʜʩʝʢʘ ʢʦʥʟʝʨʚʘʮʠʿʝ ʠ ʨʝʩʪʘʫʨʘʮʠʿʝ ʧʨʝʜʤʝʪʘ, ʢʫʩʪʦʩʠ, ʧʨʦʬʝʩʦʨʠ ʫ ʩʨʝʜˁʠʤ 

ʩʪʨʫʯʥʠʤ ʰʢʦʣʘʤʘ ʠ ʩʘ ʌʘʢʫʣʪʝʪa ʧʨʠʤʝˁʝʥʠʭ ʫʤʝʪʥʦʩʪʠ. ʅʘ ʧʨʘʢʪʠʯʘʥ ʠ ʥʝʧʦʩʨʝʜʘʥ 

ʥʘʯʠʥ ʧʦʣʘʟʥʠʮʠ ʦʪʢʨʠʚʘʿʫ ʧʦʩʪʫʧʘʢ ʠ ʪʝʭʥʠʢʫ ʠʟʨʘʜʝ ʠ ʢʦʥʪʠʥʫʠʨʘʥʠʤ ʫʯʝʰ˂ʝʤ ʫ 

ʰʢʦʣʠ ʦʩʚʘʿʘʿʫ ʧʦʩʪʫʧʥʦ ʟʘʥʘʪʩʢʫ ʚʝʰʪʠʥʫ ʫ ʧʨʦʮʝʩʫ ʬʠʣʠʛʨʘʥʩʢʦʛ ʨʘʜʘ.  

         ɼʘ ʿʝ ʬʠʣʠʛʨʘʥ ʨʝʜʘʢ ʫʤʝʪʥʠʯʢʠ ʟʘʥʘʪ ʢʦʿʠ ʧʨʠʚʣʘʯʠ ʧʘʞˁʫ ʠ ʜʘ ʩʝ ʬʠʣʠʛʨʘʥʦʤ 

ʙʘʚʝ ʪʘʣʝʥʪʦʚʘʥʠ ʧʦʿʝʜʠʥʮʠ, ʧʦʢʘʟʘʣʘ ʥʘʤ ʿʝ ʩʚʦʿʠʤ ʠʥʪʝʨʝʩʦʚʘˁʝʤ ʠ ʫʯʝʰ˂ʝʤ ʥʘ 

ʨʘʜʠʦʥʠʮʠ ɳʂɺ ʢʥʝʛʠˁʘ ɱʝʣʠʩʘʚʝʪʘ ʩʘ ʫʥʫʢʦʤ ʀʥʜʠʦʤ.  

 

 
ɳʂɺ ʢʥʝʛʠˁʘ ɱʝʣʠʩʘʚʝʪʘ ʥʘ ʯʘʩʦʚʠʤʘ ʬʠʣʠʛʨʘʥʘ ʫ ʄʘʥʘʢʦʚʦʿ ʢʫ˂ʠ 

 

 

 

 

 

 



МИЛЕНА ЂУРИЦА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

172

За стицање занатске вештине и њеног усвајања потребни су конти-
нуирани вишедневни сусрети мајстора и ученика, односно интеракти-
ван контакт са преносиоцем знања, подршка институције, подстицајна 
презентација усвојеног умећа и умрежавање учесника на савремен на-
чин преко интернета и друштвених мрежа, a у прошлости су ту улогу 
имала занатска удружења и еснафске заједнице у циљу афирмације по-
стигнутих вештина.

На самом почетку при доласку у Манакову кућу упознајемо полаз-
нике са кратком историјом куће, представљамо им сараднике инструк-
торе школе и заједно прегледамо изложене експонате израђене тради-
ционалном техником филиграна на сталној поставци Народне ношње и 
накит централнобалканског подручја из 19. и првих деценија 20. века.

Након уводног дела креће програм обуке од десет дана у трајању 
по три сата на дан по унапред договореном плану рада са сарадницима. 

Сваки полазник пре почетка рада добија потребан материјал и за-
дужује алат са којим ће радити. У процесу рада полазнике упознајемо 
са адекватним алатом који треба да користе, његовим карактеристика-
ма, затим материјалом од којег ће правити филигрански предмет. Ос-
новни алат којим располажемо у Манаковој кући су пинцете, флах и 
шпиц клешта, плоче за лотовање, маказе за лим и жицу, конус за обли-
ковање и ручни бренер за лотовање. Сребрне жице различитих профи-
ла и дебљина са којим полазници раде су већ припремљене. Некада су 
филигранисти сами извлачили сребрне жице и упредали их, данас за то 
постоје савремене машине и специјализовани произвођачи за то. Полаз-
нике упознајемо о начину и могућностима припреме жељених профи-
ла и дебљине потребне жице за филигрански рад, подсећајући их како 
су то некад постизали стари филигранисти, а како се то данас ради уз 
савремене алате и направе. Заједничко и традиционалним и савреме-
ним мајсторима јесте да најчешће мајстори сами праве алат прилагођен 
сопственим потребама у циљу постизања замишљене форме и естетике 
предмета који желе да направе. 

На обуци се акценат ставља на дизајн израде предмета а не и на 
сам начин припреме жице. У договору са предавачем полазници могу 
бирати какав ће предмет израђивати: привезак, прстен, дугме, огрлица, 
наруквица, крстић, рам за кутију и сл. Показно им се даје предмет који 
могу да раде или сами пројектују цртежом форме и врсте предмета. 



173ШКОЛА ДЕСЕТ ДАНА ФИЛИГРАНА У МАНАКОВОЈ КУЋИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

За филигрански рад је потребна сигурна рука, прецизност и велико 
стрпљење, а пожељно је и графичко односно цртачко умеће. За поче-
так, на основу цртежа или датог предмета, обликује се спољна контура, 
оквир предмета. Овај оквир представља сребрна жица − дебљине 0,80, 
0,90 мм која није кружног већ спљоштеног облика (жица је прошла кроз 
валцну). Оквир се лотује на месту спајања и тако залотован је спреман 
за даљи рад. Лотовање или спајање метала помоћу сребрног лота и ватре 
је нешто што полазници прво морају да савладају, јер од тога зависи и 
крајњи изглед предмета. Лотовање се изводи на плочи отпорној на то-
плоту, а за израду филигранског предмета. Користе се два типа лота: 
чврсти лот у облику плочица или жице и прашкасти лот − леам. Осим 
оквирне жице користи се и упредена и цик-цак жица. Испуну чини неко-
лико елемената које је потребно урадити од тање упредене жице. 

За ову фазу рада потребна је вежба и израда већег броја украса који 
ће служити за испуну. Жица за испуну је најчешће дебљине 0,25, 0,30 
мм. Украси који се користе за испуну раде се помоћу пинцета и зову се 
традиционално осмица, зог и чор. Кад се оквир испуни оваквим укра-
сима, предмет се потапа у боракс и посипа се сребрним леамом, па се 
потом залотује помоћу ватре (ручним бренером). За обликовање самог 
предмета, за добијање полукалоте или полулоптастих облика користи се 
ештек − металну плоча са конвексним полулоптицама различитих ди-
мензија. Ако је у питању прстен, онда за обликовање користимо конус. 
Процесу лемљења је важно посветити посебну пажњу и изградити осећај 



МИЛЕНА ЂУРИЦА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

174

за количину ватре: цео предмет од сребрне жице − у овој фази спољна 
контура мора да се загреје и чим постигне румену ужарену боју, трену-
тачно се прекида на месту вара.

Традиционални састав леама (лота) је 60 гр сребра, 
30 гр бакра и 10 гр арсеновог триоксида.

Лотовање ручним плинским бренером

 

 21 

ʣʝʘʤʦʤ, ʧʘ ʩʝ ʧʦʪʦʤ ʟʘʣʦʪʫʿʝ ʧʦʤʦ˂ʫ ʚʘʪʨʝ (ʨʫʯʥʠʤ ʙʨʝʥʝʨʦʤ). ɿʘ ʦʙʣʠʢʦʚʘˁʝ ʩʘʤʦʛ 

ʧʨʝʜʤʝʪʘ, ʟʘ ʜʦʙʠʿʘˁʝ ʧʦʣʫʢʘʣʦʪʝ ʠʣʠ ʧʦʣʫʣʦʧʪʘʩʪʠʭ ʦʙʣʠʢʘ ʢʦʨʠʩʪʠ ʩʝ ʝʰʪʝʢ  

ʤʝʪʘʣʥʫ ʧʣʦʯʘ ʩʘ ʢʦʥʚʝʢʩʥʠʤ ʧʦʣʫʣʦʧʪʠʮʘʤʘ ʨʘʟʣʠʯʠʪʠʭ ʜʠʤʝʥʟʠʿʘ. ɸʢʦ ʿʝ ʫ ʧʠʪʘˁʫ 

ʧʨʩʪʝʥ, ʦʥʜʘ ʟʘ ʦʙʣʠʢʦʚʘˁʝ ʢʦʨʠʩʪʠʤʦ ʢʦʥʫʩ. ʇʨʦʮʝʩʫ ʣʝʤˀʝˁʘ ʿʝ ʚʘʞʥʦ ʧʦʩʚʝʪʠʪʠ 

ʧʦʩʝʙʥʫ ʧʘʞˁʫ ʠ ʠʟʛʨʘʜʠʪʠ ʦʩʝ˂ʘʿ ʟʘ ʢʦʣʠʯʠʥʫ ʚʘʪʨʝ: ʮʝʦ ʧʨʝʜʤʝʪ ʦʜ ʩʨʝʙʨʥʝ ʞʠʮʝ  ʫ 

ʦʚʦʿ ʬʘʟʠ ʩʧʦˀʥʘ ʢʦʥʪʫʨʘ ʤʦʨʘ ʜʘ ʩʝ ʟʘʛʨʝʿʝ ʠ ʯʠʤ ʧʦʩʪʠʛʥʝ ʨʫʤʝʥʫ ʫʞʘʨʝʥʫ ʙʦʿʫ, 

ʪʨʝʥʫʪʘʯʥʦ ʩʝ ʧʨʝʢʠʜʘ ʥʘ ʤʝʩʪʫ ʚʘʨʘ. 

 

 

 

 

 
ʊʨʘʜʠʮʠʦʥʘʣʥʠ ʩʘʩʪʘʚ ʣʝʘʤʘ (ʣʦʪʘ) ʿʝ 60 ʛʨ ʩʨʝʙʨʘ, 30 ʛʨ ʙʘʢʨʘ ʠ 10 ʛʨ ʘʨʩʝʥʦʚʦʛ 

ʪʨʠʦʢʩʠʜʘ. 
 

 22 

 
ʃʦʪʦʚʘˁʝ ʨʫʯʥʠʤ ʧʣʠʥʩʢʠʤ ʙʨʝʥʝʨʦʤ 

 

 

 

 
ʀʟʨʘʜʘ ʩʠʪʥʠʭ ʝʣʝʤʝʥʘʪʘ ʟʘ ʠʩʧʫʥʫ ʦʜ ʥʘʿʪʘˁʝ ʞʠʮʝ: 



175ШКОЛА ДЕСЕТ ДАНА ФИЛИГРАНА У МАНАКОВОЈ КУЋИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Израда ситних елемената за испуну од најтање жице: 
осмице, кружне овојнице (зог и чор)

Са припремљеним основним елементима испуњава се спољни 
оквир, тако да се елементи држе на окупу потпуно испунивши простор и 
придржавају један другог. Успешна попуна је када се оквир ухвати пин-
цетом и подигне тако да ниједан саставни елемент несме да испадне. 
Следи поновно лотовање, испирање у киселини и полирање. Цео жеље-
ни предмет је састављен од оваквих саставних делова и процеса у раду.

 

 22 

 
ʃʦʪʦʚʘˁʝ ʨʫʯʥʠʤ ʧʣʠʥʩʢʠʤ ʙʨʝʥʝʨʦʤ 

 

 

 

 
ʀʟʨʘʜʘ ʩʠʪʥʠʭ ʝʣʝʤʝʥʘʪʘ ʟʘ ʠʩʧʫʥʫ ʦʜ ʥʘʿʪʘˁʝ ʞʠʮʝ: 

 

 23 

ʦʩʤʠʮʝ, ʢʨʫʞʥʝ ʦʚʦʿʥʠʮʝ (ʟʦʛ ʠ ʯʦʨ) 

 
 

 ʉʘ ʧʨʠʧʨʝʤˀʝʥʠʤ ʦʩʥʦʚʥʠʤ ʝʣʝʤʝʥʪʠʤʘ ʠʩʧʫˁʘʚʘ ʩʝ ʩʧʦˀʥʠ ʦʢʚʠʨ, ʪʘʢʦ ʜʘ ʩʝ 

ʝʣʝʤʝʥʪʠ ʜʨʞʝ ʥʘ ʦʢʫʧʫ ʧʦʪʧʫʥʦ ʠʩʧʫʥʠʚʰʠ ʧʨʦʩʪʦʨ ʠ ʧʨʠʜʨʞʘʚʘʿʫ ʿʝʜʘʥ ʜʨʫʛʦʛ. 

ʋʩʧʝʰʥʘ ʧʦʧʫʥʘ ʿʝ ʢʘʜʘ ʩʝ ʦʢʚʠʨ ʫʭʚʘʪʠ ʧʠʥʮʝʪʦʤ ʠ ʧʦʜʠʛʥʝ ʪʘʢʦ ʜʘ ʥʠʿʝʜʘʥ ʩʘʩʪʘʚʥʠ 

ʝʣʝʤʝʥʪ ʥʝʩʤʝ ʜʘ ʠʩʧʘʜʥʝ. ʉʣʝʜʠ ʧʦʥʦʚʥʦ ʣʦʪʦʚʘˁʝ, ʠʩʧʠʨʘˁʝ ʫ ʢʠʩʝʣʠʥʠ ʠ ʧʦʣʠʨʘˁʝ. 

ʎʝʦ ʞʝˀʝʥʠ ʧʨʝʜʤʝʪ ʿʝ ʩʘʩʪʘʚˀʝʥ ʦʜ ʦʚʘʢʚʠʭ ʩʘʩʪʘʚʥʠʭ ʜʝʣʦʚʘ ʠ ʧʨʦʮʝʩʘ ʫ ʨʘʜʫ. 

       ʉʣʝʜʝ˂ʠ ʧʨʦʮʝʩ ʿʝ ʜʦʜʘʪʥʘ ʪʝʭʥʠʢʘ ʛʨʘʥʫʣʘʮʠʿʝ. ʅʘ ʫʛˀʝʥʦʿ ʧʣʦʯʠ ʨʝʹʘʿʫ ʩʝ 

ʩʨʝʙʨʥʝ ʘʣʢʠʮʝ (ʥʘʤʦʪʫˀʮʠ) ʠ ʟʘʛʨʝʚʘˁʝʤ ʚʘʪʨʦʤ ʩʨʝʙʨʦ ʩʝ ʪʦʧʠ ʠ ʬʦʨʤʠʨʘ ʢʘʧˀʠʮʘ 

ʠʣʠ ʟʨʥʦ ʛʨʘʥʫʣʘ. ʃʝʘʤʦʤ ʩʝ ʪʘ ʛʨʘʥʫʣʘ ʟʘʣʦʪʫʿʝ ʥʘ ʚʝ˂ ʫʨʘʹʝʥʦʤ ʧʨʝʜʤʝʪʫ ʦʜ 

ʬʠʣʠʛʨʘʥʩʢʝ ʞʠʮʝ. ʋʢʨʘʰʘʚʘˁʝ ʧʨʝʜʤʝʪʘ ʩʘ ʜʨʘʛʠʤ ʠʣʠ ʧʦʣʫʜʨʘʛʠʤ ʢʘʤʝˁʝʤ 

(ʬʘʩʦʚʘˁʝ) ʿʝ ʪʘʢʦʹʝ ʜʝʦ ʦʙʫʢʝ ʥʘ ʯʘʩʦʚʠʤʘ. ɿʘ ʪʦ ʿʝ ʧʦʪʨʝʙʥʦ ʠʟʨʘʜʠʪʠ ʣʝʞʠʰʪʝ ʟʘ 

ʢʘʤʝʥ ʧʝʨʚʘʟ ʠʩʪʠʤ ʧʨʦʮʝʩʦʤ ʣʦʪʦʚʘˁʘ, ʯʠʰ˂ʝˁʘ ʠ ʧʦʣʠʨʘˁʘ, ʘ ʟʘʪʠʤ ʫʛʨʘʜˁʘ ʢʘʤʝʥʘ 

ʧʘʞˀʠʚʠʤ ʧʨʠʪʝʟʘˁʝʤ ʫʨʘʹʝʥʝ ʬʦʨʤʝ. 

       ʇʦʣʘʟʥʠʮʠ ʥʘ ʢʨʘʿʫ ʛʦʜʠʥʝ ʠʤʘʿʫ ʧʨʠʣʠʢʫ ʜʘ ʩʚʦʿʝ ʨʘʜʦʚʝ ʧʨʠʢʘʞʫ ʥʘ ʟʘʿʝʜʥʠʯʢʦʿ 

ʠʟʣʦʞʙʠ ʩʚʠʭ ʝʜʫʢʘʪʠʚʥʠʭ ʧʨʦʛʨʘʤʘ ʫ ʄʘʥʘʢʦʚʦʿ ʢʫ˂ʠ. ʊʦʤ ʧʨʠʣʠʢʦʤ, ʢʫʩʪʦʩ ʠ 

ʩʘʨʘʜʥʠʢ ʠʥʩʪʨʫʢʪʦʨ ʥʘ ʩʚʝʯʘʥ ʥʘʯʠʥ ʫʨʫʯʫʿʫ ʧʦʣʘʟʥʠʮʠʤʘ ʋʚʝʨʝˁʘ ʦ ʩʪʝʯʝʥʦʤ ʥʠʚʦʫ 

ʟʥʘˁʘ ʰʢʦʣʝ ʫ ʄʘʥʘʢʦʚʦʿ ʢʫ˂ʠ ʧʨʠ ɽʪʥʦʛʨʘʬʩʢʦʤ ʤʫʟʝʿʫ.  

 

 



МИЛЕНА ЂУРИЦА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

176

Следећи процес је додатна техника гранулације. На угљеној плочи 
ређају се сребрне алкице (намотуљци) и загревањем ватром сребро се 
топи и формира капљица или зрно гранула. Леамом се та гранула за-
лотује на већ урађеном предмету од филигранске жице. Украшавање 
предмета са драгим или полудрагим камењем (фасовање) је такође део 
обуке на часовима. За то је потребно израдити лежиште за камен перваз 
истим процесом лотовања, чишћења и полирања, а затим уградња каме-
на пажљивим притезањем урађене форме.

Полазници на крају године имају прилику да своје радове прикажу 
на заједничкој изложби свих едукативних програма у Манаковој кући. 
Том приликом, кустос и сарадник инструктор на свечан начин уручују 
полазницима Уверења о стеченом нивоу знања школе у Манаковој кући 
при Етнографском музеју. 

Закључак

У раду је представљена једна од новијих школа традиционалних за-
ната у Манаковој кући, која се истакла по значају и премостила јаз у 
једном тренутку потпуног нестајања овог старог уметничког заната и 
специфичне традиционалне технике која је на овом простору некада 
била врло развијена.

Постојећа документација, рукописна грађа и предмети рађени у 
техници филиграна које је опсежним истраживачким радом прику-
пио Црниловић и оставио за даље проучавање Етнографском музеју и 
стручњацима у Манаковој кући, пружају могућност даљег развијања и 

 

 24 

 
 

 

ɿʘʢˀʫʯʘʢ 

 

          ʋ ʨʘʜʫ ʿʝ ʧʨʝʜʩʪʘʚˀʝʥʘ ʿʝʜʥʘ ʦʜ ʥʦʚʠʿʠʭ ʰʢʦʣʘ ʪʨʘʜʠʮʠʦʥʘʣʥʠʭ ʟʘʥʘʪʘ ʫ 

ʄʘʥʘʢʦʚʦʿ ʢʫ˂ʠ, ʢʦʿʘ ʩʝ ʠʩʪʘʢʣʘ ʧʦ ʟʥʘʯʘʿʫ ʠ ʧʨʝʤʦʩʪʠʣʘ ʿʘʟ ʫ ʿʝʜʥʦʤ ʪʨʝʥʫʪʢʫ 

ʧʦʪʧʫʥʦʛ ʥʝʩʪʘʿʘˁʘ ʦʚʦʛ ʩʪʘʨʦʛ ʫʤʝʪʥʠʯʢʦʛ ʟʘʥʘʪʘ ʠ ʩʧʝʮʠʬʠʯʥʝ ʪʨʘʜʠʮʠʦʥʘʣʥʝ 

ʪʝʭʥʠʢʝ ʢʦʿʘ ʿʝ ʥʘ ʦʚʦʤ ʧʨʦʩʪʦʨʫ ʥʝʢʘʜʘ ʙʠʣʘ ʚʨʣʦ ʨʘʟʚʠʿʝʥʘ. 

 ʇʦʩʪʦʿʝ˂ʘ ʜʦʢʫʤʝʥʪʘʮʠʿʘ, ʨʫʢʦʧʠʩʥʘ ʛʨʘʹʘ ʠ ʧʨʝʜʤʝʪʠ ʨʘʹʝʥʠ ʫ ʪʝʭʥʠʮʠ 

ʬʠʣʠʛʨʘʥʘ ʢʦʿʝ ʿʝ ʦʧʩʝʞʥʠʤ ʠʩʪʨʘʞʠʚʘʯʢʠʤ ʨʘʜʦʤ ʧʨʠʢʫʧʠʦ ʎʨʥʠʣʦʚʠ˂ ʠ ʦʩʪʘʚʠʦ ʟʘ 

ʜʘˀʝ ʧʨʦʫʯʘʚʘˁʝ ɽʪʥʦʛʨʘʬʩʢʦʤ ʤʫʟʝʿʫ ʠ ʩʪʨʫʯˁʘʮʠʤʘ ʫ ʄʘʥʘʢʦʚʦʿ ʢʫ˂ʠ, ʧʨʫʞʘʿʫ 

ʤʦʛʫ˂ʥʦʩʪ ʜʘˀʝʛ ʨʘʟʚʠʿʘˁʘ ʠ ʥʘʜʦʛʨʘʜˁʝ ˁʝʛʦʚʦʛ ʨʘʜʘ, ʩʘ ʮʠˀʝʤ ʦʞʠʚˀʘʚʘˁʘ ʨʝʪʢʦʛ ʠ 

ʚʨʣʦ ʦʩʦʙʝʥʦʛ ʪʨʘʜʠʮʠʦʥʘʣʥʦʛ ʟʘʥʘʪʘ ʬʠʣʠʛʨʘʥʘ. ɽʜʫʢʘʪʠʚʥʠ ʧʨʦʛʨʘʤʠ ʦʩʤʠʰˀʝʥʠ ʫ 

ʦʢʚʠʨʫ ʠʥʩʪʠʪʫʮʠʿʘ ʫ ʬʫʥʢʮʠʿʠ ʟʘʰʪʠʪʝ ʠ ʨʝʚʠʪʘʣʠʟʘʮʠʿʝ ʥʝʤʘʪʝʨʠʿʘʣʥʦʛ ʢʫʣʪʫʨʥʦʛ 

ʥʘʩʣʝʹʘ ʪʨʘʜʠʮʠʦʥʘʣʥʠʭ ʟʘʥʘʪʘ ʠʤʘʿʫ ʙʨʦʿʥʝ ʧʨʝʜʥʦʩʪʠ: ʜʦʩʪʫʧʥʠ ʩʫ ʰʠʨʝʤ ʩʧʝʢʪʨʫ 

ʧʫʙʣʠʢʝ, ʩʪʨʫʯʥʦʤ ʠʥʪʝʨʝʩʦʚʘˁʫ ʧʨʦʬʝʩʠʦʥʘʣʘʮʘ ʠ ʘʤʘʪʝʨʘ ʧʦʿʝʜʠʥʘʮʘ ʢʦʿʠ ʠʤʘʿʫ 

ʞʝˀʫ ʜʘ ʥʘʫʯʝ ʠ ʫʧʦʟʥʘʿʫ ʟʘʥʘʪʩʢʝ ʚʝʰʪʠʥʝ ʠ ʪʝʭʥʠʢʝ ʠʟʨʘʜʝ ʫ ʧʨʘʢʪʠʯʥʦʤ ʨʘʜʫ ʫʟ 

ʧʦʤʦ˂ ʩʪʨʫʯʥʝ ʦʩʦʙʝ ʠ ʚʨʭʫʥʩʢʠʭ ʤʘʿʩʪʦʨʘ. ʀʥʩʪʠʪʫʮʠʿʘ ʤʫʟʝʿʘ ʠʤʘ ʜʠʨʝʢʪʘʥ ʧʨʠʩʪʫʧ 

ʜʦʢʫʤʝʥʪʘʨʥʠʤ ʠʟʚʦʨʠʤʘ, ʚʝ˂ʫ ʤʦʛʫ˂ʥʦʩʪ ʧʨʝʟʝʥʪʘʮʠʿʝ ʟʘʥʘʪʘ ʢʨʦʟ ʠʟʣʦʞʙʝ, ʩʪʨʫʯʥʘ 

ʧʨʝʜʘʚʘˁʘ, ʘ ʩʘ ʪʠʤ ʠ ʢʚʘʣʠʪʝʪʥʠʿʫ ʤʦʛʫ˂ʥʦʩʪ ʧʨʝʥʦʰʝˁʘ ʟʥʘˁʘ. 

 ʅʘ ʦʙʫʢʫ ʜʦʣʘʟʝ ʧʦʣʘʟʥʠʮʠ ʨʘʟʣʠʯʠʪʠʭ ʫʟʨʘʩʪʘ ʠ ʧʨʦʬʠʣʘ, ʥʝʢʦ ʤʘˁʝ ʥʝʢʦ ʚʠʰʝ 

ʪʘʣʝʥʪʦʚʘʥ ʟʘ ʮʨʪʝʞ ʠ ʨʘʜ, ʘʣʠ ʩʚʘʢʠ ʦʜ ˁʠʭ ʩʘ ʦʛʨʦʤʥʦʤ ʞʝˀʦʤ ʟʘ ʨʘʜ. ʆʥʦ ʰʪʦ ʿʝ 

ʠʥʪʝʨʝʩʘʥʪʥʦ, ʩʚʘʢʠ ʧʦʣʘʟʥʠʢ, ʤʘ ʢʦʣʠʢʦ ʜʘ ʿʝ ʥʘ ʧʦʯʝʪʢʫ ʧʣʘʰˀʠʚʦ ʛʣʝʜʘʦ ʥʘ ʩʘʤ 

ʧʨʦʮʝʩ ʩʪʚʘʨʘˁʘ ʟʙʦʛ ʧʨʠʩʫʩʪʚʘ ʚʘʪʨʝ, ʥʘ ʢʨʘʿʫ ʿʝ ʫʩʧʝʰʥʦ ʠʟʨʘʜʠʦ ʥʝʢʦʣʠʢʦ ʧʨʝʜʤʝʪʘ 

ʥʘ ʢʦʿʝ ʿʝ ʧʦʥʦʩʘʥ. ʅʘ ʦʚʘʿ ʥʘʯʠʥ ɽʪʥʦʛʨʘʬʩʢʠ ʤʫʟʝʿ ʜʘʿʝ ʩʚʝʦʙʫʭʚʘʪʥʫ ʧʦʜʨʰʢʫ 



177ШКОЛА ДЕСЕТ ДАНА ФИЛИГРАНА У МАНАКОВОЈ КУЋИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

надоградње његовог рада, са циљем оживљавања ретког и врло особеног 
традиционалног заната филиграна. Едукативни програми осмишљени у 
оквиру институција у функцији заштите и ревитализације нематеријал-
ног културног наслеђа традиционалних заната имају бројне предности: 
доступни су ширем спектру публике, стручном интересовању професи-
оналаца и аматера појединаца који имају жељу да науче и упознају за-
натске вештине и технике израде у практичном раду уз помоћ стручне 
особе и врхунских мајстора. Институција музеја има директан приступ 
документарним изворима, већу могућност презентације заната кроз из-
ложбе, стручна предавања, а са тим и квалитетнију могућност прено-
шења знања.

На обуку долазе полазници различитих узраста и профила, неко 
мање неко више талентован за цртеж и рад, али сваки од њих са огром-
ном жељом за рад. Оно што је интересантно, сваки полазник, ма колико 
да је на почетку плашљиво гледао на сам процес стварања због прису-
ства ватре, на крају је успешно израдио неколико предмета на које је 
поносан. На овај начин Етнографски музеј даје свеобухватну подршку 
трајању и будућем развоју традиционалног уметничког заната филигра-
на ослоњеног на нематеријално културно наслеђе Републике Србије.

Литература

Бјеладиновић Јергић, Јасна. 2001. „Етнографски музеј у Београду 
1901−2001”. Зборник Етнографског музеја у Београду 1901−2001. Бе-
оград: Етнографски музеј.

Bruman, C. 2014. “Heritage Agnosticism: A Third Path for the Study of 
Cultural Heritage”. Social Anthropology/Anthropologie Sociale 22 (2): 
173−188.

Вукотић, Ратислава, Јасна Бјеладиновић. 1968. Етнографска спо-
мен-збирка Христифора Црниловића. Београд: Етнографски музеј.

Ђурица, Милена, Ивана Станковић. 2022. Незаборав, изложба традицио-
налног и савременог накита. Београд: Етнографски музеј.

Жикић, Бојан (ур.). 2011. Културни идентитети као нематеријално 
културно наслеђе. Зборник радова са научног скупа Културни иден-
титети у 21. веку. Београд.



МИЛЕНА ЂУРИЦА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

178

Матић, Милош. 2011. „Концептуализација културе у херитолошкој па-
радигми, Музејско надмудривање са материјалним”. Антропологија 
11 (1): 117–142.

Миленковић, Милош. 2014. Антропологија мултикултурализма. Од по-
литике идентитета ка очувању културног наслеђа. Београд: Српски 
генеалошки центар, Одељење за етнологију и антропологију Фило-
зофског факултета.

Миленковић, Милош. 2016. Повратак наслеђу. Београд: Одељење за ет-
нологију и антропологију Филозофског факултета Универзитета у 
Београду, Досије студио. 

Сибиновић, А. 2011. Манакова кућа. Београд: Завод за заштиту спомени-
ка културе града Београда.

Стојковић, Драгана. 1995. „Музеј у функцији популарисања етнограф-
ског наслеђа”. Гласник Етнографског музеја 58−59: 207–216.

Цветковић, Г., Manak’s House. 1975. Almanac of Belgrade Vol. XXII.
Ћуковић, Јелена. 2019. Нематеријално културно наслеђе из антропо-

лошке перспективе. Београд: Одељење за етнологију и антропологију 
Филозофског факултета.

Вулетић, Јелена. 2009. Стари занати у Србији. Филигранство. Београд: 
Етнографски музеј.

Извори

Документација Етнографског музеја.
Рукописна грађа Христифора Црниловића.
Convention 2003: Convention for the Safeguarding of the Intangible 

Cultural Heritage. Paris: UNESCO.
Закон о потврђивању конвенције о очувању нематеријалног културног 

наслеђа, доступно на http://www.kultura.gov.rs/docs/
https://nkns.rs



179ШКОЛА ДЕСЕТ ДАНА ФИЛИГРАНА У МАНАКОВОЈ КУЋИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Milena Đurica

TEN DAYS OF FILIGREE SCHOOL IN MANAK’S HOUSE 
PRESERVING TRADITIONAL CRAFTS THROUGH 

MUSEUM EDUCATION

Summary

The ambience of Manak’s House, a protected cultural monument and the museum con-
tents of the Hristifor Crnilović Ethnographic Memorial Collection, which is located there, 
with documentary sources on numerous traditional crafts, are a great inspiration for the 
work aimed at building educational programs in order to preserve and revive old artistic 
crafts an integral part of the intangible cultural heritage of Serbia. In the traditional cul-
ture where skills and knowledge were passed down orally from generation to generation in 
families and master craft workshops, today this role is increasingly taken over by museums.

Since the 1990s, the experts of the Ethnographic Museum have recognized the impor-
tance of transferring knowledge of traditional crafts, folk handicrafts and old art techniques 
and their popularization, and the space of Manak’s House as an adequate place for this 
type of activity. In this paper, the school „Ten Days of Filigree” is presented, which aims to 
preserve filigree, the most beautiful technique of traditional craft as part of the intangible 
cultural heritage of Serbia. The school is part of the regular educational program in Manak’s 
House, an annex of the Ethnographic Museum since 2019.

Key words: Manak’s house, traditional crafts, school of filigree, research of Hristifor 
Crnilović, intangible cultural heritage.

Примљено: 30. 9. 2025. 
Прихваћено: 9. 10. 2025.





ПРИКАЗИ





КРАГНА НА СИЛОСУ: ОСВРТ НА УЛОГУ 
МУЗЕЈСКОГ ПРЕДМЕТА У САВРЕМЕНОЈ 

УМЕТНИЧКОЈ ПРАКСИ

У мају 2025. године, на једном од силоса у Београду, освануо је му-
рал уметнице Неспун (NeSpoon), са графичким приказом детаља са 
женске чипкане крагне као визуелна интерпретација културног наслеђа 
кроз савремену уметност. Ова интервенција реализована је поводом обе-
лежавања Дана Европе, у организацији непрофитне организације Гаиа 
(Gaia), која стоји иза пројекта Силоси Београд, посвећеног уметничкој 
и културној трансформацији простора некадашњих индустријских обје-
ката. Наизглед дискретна, али у контексту културног наслеђа веома зна-
чајна уметничка реинтерпретација инспирисана је предметом из збирке 
Градске ношње (инв. бр. 40776), који потиче из Сремске Митровице, где 
је био у употреби током 19. века, а данас је изложен на сталној поставци 
Етнографског музеја. 

Уметница Неспун, пољског порекла, позната је по муралима инспи-
рисаним традиционалним чипкама које реализује у јавним просторима 
широм света – од Француске и Швајцарске, до Босне и Херцеговине, 
Италије и Индије. Њен уметнички рад препознатљив је по хармонич-
ним, симетричним чипкастим мотивима које преноси на фасаде, бетон-
ске површине и низ урбаних структура. Инспирацију често проналази у 
историјским узорцима чипке који се налазе у музејима, архивима, или 
се преносе кроз живе занатске традиције, интегришући их у савремену 
уметничку праксу, афирмишући на тај начин значај локалног културног 
наслеђа. Њени радови представљају један од бројних примера како кул-
турно наслеђе може наново оживети кроз савремену уметничку праксу. 
Ипак, сваки од тих примера је специфичан и јединствен, јер одражава 
индивидуалну поетику, сензибилитет и интерпретацију самог уметни-
ка. Пољска уметница Неспун то чини тако што традиционалне моти-
ве, попут чипке, трансформише у „јавни накит” (public jewelry) којим 
украшава градске пејзаже, уносећи у њих слојеве културне меморије и 
личног естетског изражаја.

Силоси, некадашњи индустријски објекти у савском приобаљу, да-
нас представљају простор за нове уметничке и културне праксе, а ова 



ПРИКАЗИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

184

интервенција је једна од првих која директно повезује музејско наслеђе 
са урбаном ликовном сценом. Као део урбаног пејзажа, силоси постају 
места сусрета и дијалога која оживљавају културу, повезујући локалну 
заједницу са савременим токовима уметности. Такви простори имају 
потенцијал да промовишу осећај припадности, подстакну инклузивност 
и учествују у обликовању друштвеног идентитета кроз активну културну 
размену. 

Акт осликавања детаља са чипкане крагне представља један од првих 
случајева у пракси Етнографског музеја да елемент музејског предмета 
буде пренет на јавну површину као вид уметничког израза самог аутора, 
а не у оквиру музејске поставке, програма или иницијативе. За разлику 
од досадашњих примера јавног представљања музејских предмета или 
музејских активности у отвореном простору, у овом случају реч је о са-
мосталном уметничком чину – о преношењу орнаменталног детаља са 
предмета из музејске збирке на зид јавне површине – чиме се оства-
рује нови вид комуникације културног наслеђа са урбаним простором 
и широм публиком. Тим поступком Етнографски музеј је искорачио 
из оквира традиционалне музејске институције и активно се укључио у 
промоцију културне баштине као живог и динамичног елемента град-
ског пејзажа. Отворене су нове могућности за укључивање јавности у 
музеолошке праксе и дијалог − не кроз уобичајене програме и изложбе-
не формате, већ посредством уметничког чина који је иницирала сама 
ауторка, преносећи фрагмент наслеђа у савремени урбани контекст.

Сама крагна, чији је детаљ уметница изабрала, припада културном 
оквиру женског грађанског одевања 19. века и представља материјално 
сведочанство модног укуса, ручног рада, друштвеног статуса тог доба. 
Она је предмет самостално одабрала током посете сталној поставци Ет-
нографског музеја, а његова трансформација у уличну уметност спро-
ведена је у оквиру свог ширег интересовања за мотиве чипке и њених 
локалних карактеристика. Приликом осликавања на силосу додате су 
ивице оригиналном детаљу како би се прилагодио формату површине 
на којој је изведен.

Измештање оваквог предмета из музејског изложбеног контекста у 
простор индустријске архитектуре делује као снажна визуелна реинтер-
претација – али и као подсетник на потенцијал који музејски предмети 
поседују у савременом визуелном и културном језику. Овај уметнич-
ки чин представља својеврсну „неформалну позајмицу” визуелног еле-
мента из музејске збирке и његово трансформисање у уметнички гест у 
јавном простору. Премештање са музејске изложбе на бетонску повр-
шину силоса представља поступак који истовремено деконтекстуализује 



185ПРИКАЗИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

и реинтерпретира предмет: крагна постаје монументална и упадљиво 
видљива, измештена из институционалног и изложбеног у индустријски 
и јавни простор. Тако предмет који је некада био део грађанске културе 
19. века добија ново визуелно значење у савременом урбаном пејзажу, 
чиме се успоставља дијалог између културног памћења и савремености. 
Управо на тој релацији − између институционалног чувања и нефор-
малне употребе − отвара се простор за критичку рефлексију о животу 
музејског предмета у савременом културном контексту. У светлу сав-
ремене музеологије, овакве интервенције могу се тумачити као облик 
афективног коришћења наслеђа – оне не документују, већ реагују, ре-
продукују, али и изазивају. Музеји, у том смислу, добијају улогу не само 
чувара и излагача, већ и сведока културних флуктуација и урбаних ре-
пертоара који постављају наслеђе у нове просторе значења. 

Уметничка интервенција оваквог типа покреће низ питања веза-
них за савремену музеолошку праксу. Прво, она показује да музејски 
предмет може имати „други живот” ван званичних институционалних 
оквира − живот који музеј често не може предвидети, али који би тре-
бало препознати и документовати. Друго, овај случај покреће расправу 
о доступности музејских збирки као дела општег културног простора, 
из којег црпе како публика, тако и уметници, показујући да изложени 
предмети могу инспирисати и ван музејских зидова. Поставља се такође 
питање да ли неформалне уметничке интерпретације доприносе већој 
видљивости културног наслеђа. На крају, овакве интервенције позивају 
на разматрање нових облика културне циркулације − како се наслеђе у 
односу између институционалне заштите и неформалне употребе пре-
твара у живи елемент градског пејзажа и на који начин ови гестови могу 
бити документовани, анализирани и укључени у историју музејске ко-
муникације. Важно је, стога, да се овакви чинoви запишу и сагледају 
– не само као појединачни уметнички гестови, већ и као показатељи 
отворености и животности музејских збирки у савременом визуелном 
пејзажу. Таква документација омогућава боље разумевање динамичних 
односа између музеја и јавног простора, као и праћење начина на који 
културно наслеђе циркулише изван институционалних оквира. Поред 
тога, анализирање ових појава може допринети развоју иновативних му-
зеолошких приступа који интегришу неформалне облике презентације 
као део ширег културног дискурса.

Јелена Секуловић



ПРИКАЗИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

186

Слика 1. Чипкана крагна из Сремске Митровице, 19. век, инв. бр. 40776 
(фото: мр Ивана Маниковић Антић, Етнографски музеј у Београду)

Слика 2. Процес осликавања силоса током маја 2025. године 
(фото: NeSpoon, https://nespoon.art/)

ɱʝʣʝʥʘ ʉʝʢʫʣʦʚʠ˂ 

 

 

ʉʣʠʢʘ 1. ʏʠʧʢʘʥʘ ʢʨʘʛʥʘ ʠʟ ʉʨʝʤʩʢʝ ʄʠʪʨʦʚʠʮʝ, 19. ʚʝʢ, ʠʥʚ. ʙʨ. 40776 (ʬʦʪʦ: ʤʨ ʀʚʘʥʘ 

ʄʘʥʠʢʦʚʠ˂ ɸʥʪʠ˂, ɽʪʥʦʛʨʘʬʩʢʠ ʤʫʟʝʿ ʫ ɹʝʦʛʨʘʜʫ) 

 

 

ʉʣʠʢʘ 2. ʇʨʦʮʝʩ ʦʩʣʠʢʘʚʘˁʘ ʩʠʣʦʩʘ ʪʦʢʦʤ ʤʘʿʘ 2025. ʛʦʜʠʥʝ (ʬʦʪʦ: NeSpoon, 

https://nespoon.art/) 

 

 

 

 

 

 

 



187ПРИКАЗИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Слика 3. Осликани мурал на силосу 
(фото: Јелена Секуловић, Етнографски музеј у Београду)

 

ʉʣʠʢʘ 3. ʆʩʣʠʢʘʥʠ ʤʫʨʘʣ ʥʘ ʩʠʣʦʩʫ (ʬʦʪʦ: ɱʝʣʝʥʘ ʉʝʢʫʣʦʚʠ˂, ɽʪʥʦʛʨʘʬʩʢʠ ʤʫʟʝʿ ʫ 

ɹʝʦʛʨʘʜʫ) 





ОСВРТ НА ФЕСТИВАЛ БОЖИЋНОГ КОЛАЧА 
ЧЕСНИЦА

Фестивал божићног колача ЧЕСНИЦА представља регионалну ма-
нифестацију која на јединствен начин повезује музеје и локална удру-
жења жена у настојању да се очува и представи богатство традиције 
обредног хлеба. Основна мисија Фестивала је промоција културног на-
слеђа различитих народа и заједница.

У српској традицији посебно место заузима чесница, божићни хлеб 
чија се припрема и ломљење везују за обичаје који спајају породицу и 
доприносе општој добробити. Пракса мешења обредних хлебова рас-
прострањена је у бројним заједницама широм света и носи различита 
симболичка значења, попут заједништва, благостања, духовне заштите и 
плодности. Управо из ове шире културне распрострањености обредних 
хлебова проистиче идеја Фестивала ЧЕСНИЦЕ као примера платфор-
ме за културну размену и интеракцију међу заједницама. 

Прво издање Фестивала одржано је 2022. године у Културном цен-
тру Град у Београду, где је постављена основа културне платформе по-
свећене промоцији традиције обредног хлеба. Већ 2023. године Фести-
вал се преселио у Народни музеј Зрењанин и окупио тридесет локалних 
удружења жена која су представила богато наслеђе својих националних 
заједница. Током овог издања одржана је стручна панел дискусија, пре-
давање, изложба фотографија обредних хлебова и музички програм, на-
глашавајући стручни, едукативни и уметнички карактер манифестације.

Године 2024. на позив Туристичке организације Београда, ЧЕСНИ-
ЦА је представљена на Међународном сајму туризма у Београду, а са-
радња са локалним музејима и центрима за културу наставила је да се 
шири. У истој години Фестивал је организован у пет градова Србије – Бе-
ограду, Зрењанину, Лозници, Неготину и Крагујевцу, као и у Бањалуци 
у Републици Српској. Манифестација је у сваком граду реализована у 
сарадњи са институцијама културе, док је београдско издање поприми-
ло форму изложбе обредних хлебова са свих локација и постављено је у 
галерији РТС клуба. ЧЕСНИЦА је у овој години окупила чак деведесет 
локалних удружења жена из две земље, а током програма одржано је 
шест стручних предавања из области етнологије, антропологије, биоло-
гије и археологије. 



ПРИКАЗИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

190

	 У 2025. години Фестивал улази у нову фазу развоја, прерастајући 
у регионалну манифестацију која се ове године организује у пет земаља 
– Србији, Северној Македонији, Црној Гори, Босни и Херцеговини и 
Мађарској. У овом контексту, може се посматрати као значајна плат-
форма која истовремено подстиче очување традицијских пракси, шире 
друштвене процесе разумевања и иницира међународну сарадњу и кул-
турну размену.

Дакле, Фестивал божићног колача ЧЕСНИЦА представља значајан 
пример савремених пракси очувања живог наслеђа, у којима се тради-
ција посматра као динамичан систем вредности, знања и симболичких 
значења. Његов развој указује на то да обредни хлеб, као културни ар-
тефакт, надилази своју материјалну форму и постаје важан медијатор 
колективног памћења, идентитета и друштвене повезаности. Фестивал 
на тај начин успоставља простор у ком се традиција не репродукује само 
као фолклорни украс, већ као активно културно поље у ком различите 
заједнице могу да комуницирају, размењују искуства и преиспитују соп-
ствене обредне праксе.

Истовремено, ЧЕСНИЦА подстиче критичко размишљање о од-
говорности у процесима очувања наслеђа. Манифестација упућује на 
потребу за систематским документовањем, тумачењем и контекстуали-
зацијом обредних хлебова, како би се обезбедило њихово разумевање 
и преношење будућим генерацијама. Оваква перспектива наглашава да 
традиција није статична категорија, већ да се одржава кроз сталну инте-
ракцију између појединца, локалних заједница и институција.

Фотографија 1. Фестивал божићног колача ЧЕСНИЦА 2024. у Народном 
музеју Шумадије у Крагујевцу, фотограф Небојша Миленковић, 

УГ Канцеларија за културну дипломатију



191ПРИКАЗИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Фотографија 2. Фестивал божићног колача ЧЕСНИЦА 2024. у Музеју 
Републике Српске у Бањалуци, фотограф Далибор Трипић, УГ Канцеларија 

за културну дипломатију

Фотографија 3. Фестивал божићног колача ЧЕСНИЦА 2024. у Музеју 
Јадра у Лозници, фотограф Саша Стојановић, УГ Канцеларија за културну 

дипломатију

Катарина Селенић Бојовић





ПРИКАЗ ИЗЛОЖБЕ ЧУВАЈТЕ (МИ) 
ЈУГОСЛАВИЈУ

У периоду од 9. октобра 2024. до 4. маја 2025. године у Музеју Ју-
гославије одржала се изложба „Чувајте (ми) Југославију”. Аутори ове 
изложбе су Веселинка Кастратовић Ристић, историчар Радован Цукић, 
историчар уметности Биљана Црвенковић и етнолог Александра Мом-
чиловић Јанковић. Повод је био обележавање 90 година од атентата на 
краља Александра у Марсеју 1934. приликом његове дипломатске посе-
те Француској. Изложба се бави културом сећања на витешког краља и 
састоји се из неколико целина. Име је, како истиче један од аутора из-
ложбе, Веселинка Кастратовић Ристић, потекло од фразе коју је осмис-
лио Богољуб Јевтић, тадашњи министар спољних послова Краљевине 
Југославије. Ову фразу, осмишљену по доласку у сплитску луку, народ 
је разумео као последњу жељу краља Александра, те су због тога аутори 
изабрали баш њу за наслов изложбе. Након смрти краља отпочео је нови 
период у историји Краљевине Југославије, а поменута парола постала је 
симбол јединства државе.

Изложба је подељена у две целине. Прва целина изложбе представља 
простор у коме је приказан период везан за сам атентат. Одмах на улазу 
појављује се велики екран на коме је приказан снимак атентата на краља 
Александра, његова биста и фарови аутомобила у којима је краљ убијен. 
Снимак је нарочито интересантан и добија на значају када се узме у об-
зир да је то први снимљени атентат у историји. За отварање изложбе је 
привремено на улазу у изложбени део, поред поменутих ствари, била 
постављена и униформа коју је носио краљ Александар у тренутку када 
је убијен. Ова униформа је због осетљивости материјала склоњена на-
кон неколико недеља, па су јединствену прилику да је виде имали само 
први посетиоци изложбе. Након тога улази се у изложбени део који чини 
прву целину. Ту можемо видети посмртне маске краља Александра и та-
дашњег министра иностраних послова Франуске Луја Бартуа. Ове маске 
привукле су највећу пажњу, јер су први пут приказане у српској јавно-
сти. По зидовима прве изложбене просторије налазе се фотографије на 
којима је приказан народ како чита новине и из њих сазнаје да се дого-
дио атентат на краља. Уз то, у просторији се налазе макете споменика 
посвећених краљу, новински чланци и разни други материјали у вези са 



ПРИКАЗИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

194

краљевим убиством. У ову целину спада и пролаз у коме се налази маке-
та разарача „Дубровник”. Ова макета прављена је поводом поменуте из-
ложбе. Разарач „Дубровник” значајан је за изложбу, јер представља брод 
који је краља Александра одвео на његово последње путовање, али и вра-
тио његово тело у отаџбину. У самом пролазу урађен је визуелни ефекат 
уз помоћ једног великог екрана који са три стране опкружује посетиоца. 
Са обе стране пролаза на екрану се налази море, док је изнад посетила-
ца небо. Након пролаза следи трећа просторија у којој се наставља прва 
целина изложбе, а која уједно представља и прелаз у другу целину. Ту се 
испред посетилаца појављује биста главе краља Александра на пурпурно 
обојеном постољу, која је постављена тако да на први поглед стоји ис-
под витража на ком је краљ приказан у целости. Просторија је испуњена 
фотографијама на којима је приказана краљева сахрана. Између ових 
фотографија налазе се екрани на којима теку видео снимци са сахране, 
а тамносива боја у делу просторије где су фотографије са сахране даје 
додатни визуелни ефекат. Савршено уклопљени документи државних 
институција везани за сахрану враћају посетиоце у 1934. годину, чиме 
се дочарава атмосфера која је владала у датом тренутку. Тиме се завр-
шава део везан за атентат.

Затим следи друга целина изложбе. У њој је приказано расположење 
у народу након атентата на краља. Други део треће просторије, која 
уједно представља и просторију где се прелази из прве у другу целину, 
делом је обојен у пурпурну краљевску боју. У њој су изложени разни 
материјали који носе поруку „Чувајте ми Југославију” или „Чувајте Ју-
гославију”, по којој изложба и носи назив. Након тога улазимо у део где 
публика има прилику да види на два платна видео-материјал везан за 
атентат и временски период око њега. Ова два платна стоје у средини, а 
око њих се по зидовима налазе разни портрети краља Александра у раз-
личитим униформама. Поред портрета приказане су и бисте посвећене 
њему. Последњи део друге целине је задња просторија која је уједно и 
највећа просторија на изложби. По уласку у њу наилази се прво на фо-
тографије споменика и њихове макете које су посвећене или су биле 
посвећене краљу Александру. Ови споменици подизани су у његову част 
након атентата и њихова сврха је да покажу јединство Југославије и на-
кон његове смрти. У њој се налазе и разни предмети у виду гусала, фо-
тографије споменика, везова, керамике, поштанских маркица и других 
ствари на којима је приказан краљ Александар и његова династија. Циљ 
ове просторије јесте да прикаже како је краљ остао упамћен након њего-
ве смрти. Приметно је да је на великом броју везова истакнута парола по 
којој је изложба названа. Ови везови су закачени по зиду једни до дру-



195ПРИКАЗИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

гих, тако да посетиоци могу лако да уоче њихову сличност у мотивима 
и начину израде. Са друге стране, на гуслама је лик краља Александра 
повезан са својом династијом и славним српским краљевима у жељи да 
се покаже као њихов наследник. Њих прате текстови песама посвеће-
них краљу. Посебну пажњу публике привлачи једна интерактивна мапа. 
Помоћу ње може се видети и прочитати о разним врстама споменика 
посвећених краљу широм Југославије. Ту нису представљени само кла-
сични споменици већ и архитектонске грађевине, цркве, чесме и разно-
разна друга обележја.

Треба назначити да су одређени предмети са ове изложбе позајмље-
ни из Етнографског музеја у Београду. Поменути музеј послао је своје 
примерке везова, чутура и гусала. Наведени предмети додатно су упот-
пунили простор изложбе.

На крају, можемо закључити да је изложба на првом месту добро 
подељена на два периода или целине. Периоди пре и после атентата 
омогућaвају лакше праћење изложбе и посетиоци добијају још јаснији 
утисак о догађају. Изложба прати хронолошки ток дешавања. Такође, 
боје су допринеле додатном утиску о изложби. Тамно обојене просто-
рије у деловима изложбе који су посвећени атентату дају јачи ефекат, а 
пурпурна боја оставља утисак старе и славне краљевске пурпурне. По-
следња просторија садржи и један велики простор кроз који допире при-
родна светлост и тиме се стиче утисак да се излази из таме и жалости 
у којој је држава била након атентата и окреће се слављењу краљевог 
имена и чувању успомене на њега. На изложби је приказан велики број 
фотографија и разног другог илустрованог и документованог материја-
ла који са предметима чине једну савршену целину. Једино на чему се 
може замерити то је недостатак каталога који помаже у праћењу излож-
бе, али ако се узме у обзир временски период у коме је организована из-
ложба, а он је био прекратак, занемарићемо ситне недостатке. Изложба 
је свакако оставила позитиван утисак и омогућила боље упознавање са 
једним и те како важним историјским моментом за нашу историју. 

Александар Гачевић



ПРИКАЗИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

196

Улаз на изложбу 
Фотографије документације Музеја Југославије, фотограф Владимир 

Миладиновић Пики

Посмртне маске краља Александра и Луја Бартуа, 
министра иностраних послова Француске 

Фотографије документације Музеја Југославије, 
фотограф Владимир Миладиновић Пики

 

ʋʣʘʟ ʥʘ ʠʟʣʦʞʙʫ 

ʌʦʪʦʛʨʘʬʠʿʝ ʜʦʢʫʤʝʥʪʘʮʠʿʝ ʄʫʟʝʿʘ ɱʫʛʦʩʣʘʚʠʿʝ, ʬʦʪʦʛʨʘʬ ɺʣʘʜʠʤʠʨ ʄʠʣʘʜʠʥʦʚʠ˂ ʇʠʢʠ 

 

 

ʇʦʩʤʨʪʥʝ ʤʘʩʢʝ ʢʨʘˀʘ ɸʣʝʢʩʘʥʜʨʘ ʠ ʃʫʿʘ ɹʘʨʪʫʘ, ʤʠʥʠʩʪʨʘ ʠʥʦʩʪʨʘʥʠʭ ʧʦʩʣʦʚʘ ʌʨʘʥʮʫʩʢʝ 

ʌʦʪʦʛʨʘʬʠʿʝ ʜʦʢʫʤʝʥʪʘʮʠʿʝ ʄʫʟʝʿʘ ɱʫʛʦʩʣʘʚʠʿʝ, ʬʦʪʦʛʨʘʬ ɺʣʘʜʠʤʠʨ ʄʠʣʘʜʠʥʦʚʠ˂ ʇʠʢʠ 

 

ʋʣʘʟ ʥʘ ʠʟʣʦʞʙʫ 

ʌʦʪʦʛʨʘʬʠʿʝ ʜʦʢʫʤʝʥʪʘʮʠʿʝ ʄʫʟʝʿʘ ɱʫʛʦʩʣʘʚʠʿʝ, ʬʦʪʦʛʨʘʬ ɺʣʘʜʠʤʠʨ ʄʠʣʘʜʠʥʦʚʠ˂ ʇʠʢʠ 

 

 

ʇʦʩʤʨʪʥʝ ʤʘʩʢʝ ʢʨʘˀʘ ɸʣʝʢʩʘʥʜʨʘ ʠ ʃʫʿʘ ɹʘʨʪʫʘ, ʤʠʥʠʩʪʨʘ ʠʥʦʩʪʨʘʥʠʭ ʧʦʩʣʦʚʘ ʌʨʘʥʮʫʩʢʝ 

ʌʦʪʦʛʨʘʬʠʿʝ ʜʦʢʫʤʝʥʪʘʮʠʿʝ ʄʫʟʝʿʘ ɱʫʛʦʩʣʘʚʠʿʝ, ʬʦʪʦʛʨʘʬ ɺʣʘʜʠʤʠʨ ʄʠʣʘʜʠʥʦʚʠ˂ ʇʠʢʠ 



197ПРИКАЗИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Посмртне маске краља Александра и Луја Бартуа, 
министра иностраних послова Француске 

Фотографије документације Музеја Југославије, 
фотограф Владимир Миладиновић Пики

Посмртне маске краља Александра и Луја Бартуа, 
министра иностраних послова Француске 

Фотографије документације Музеја Југославије, 
фотограф Владимир Миладиновић Пики

 

ʇʦʩʤʨʪʥʝ ʤʘʩʢʝ ʢʨʘˀʘ ɸʣʝʢʩʘʥʜʨʘ ʠ ʃʫʿʘ ɹʘʨʪʫʘ, ʤʠʥʠʩʪʨʘ ʠʥʦʩʪʨʘʥʠʭ ʧʦʩʣʦʚʘ ʌʨʘʥʮʫʩʢʝ 

ʌʦʪʦʛʨʘʬʠʿʝ ʜʦʢʫʤʝʥʪʘʮʠʿʝ ʄʫʟʝʿʘ ɱʫʛʦʩʣʘʚʠʿʝ, ʬʦʪʦʛʨʘʬ ɺʣʘʜʠʤʠʨ ʄʠʣʘʜʠʥʦʚʠ˂ ʇʠʢʠ 

 

 

ʇʦʩʤʨʪʥʝ ʤʘʩʢʝ ʢʨʘˀʘ ɸʣʝʢʩʘʥʜʨʘ ʠ ʃʫʿʘ ɹʘʨʪʫʘ, ʤʠʥʠʩʪʨʘ ʠʥʦʩʪʨʘʥʠʭ ʧʦʩʣʦʚʘ ʌʨʘʥʮʫʩʢʝ 

ʌʦʪʦʛʨʘʬʠʿʝ ʜʦʢʫʤʝʥʪʘʮʠʿʝ ʄʫʟʝʿʘ ɱʫʛʦʩʣʘʚʠʿʝ, ʬʦʪʦʛʨʘʬ ɺʣʘʜʠʤʠʨ ʄʠʣʘʜʠʥʦʚʠ˂ ʇʠʢʠ 

 

ʇʦʩʤʨʪʥʝ ʤʘʩʢʝ ʢʨʘˀʘ ɸʣʝʢʩʘʥʜʨʘ ʠ ʃʫʿʘ ɹʘʨʪʫʘ, ʤʠʥʠʩʪʨʘ ʠʥʦʩʪʨʘʥʠʭ ʧʦʩʣʦʚʘ ʌʨʘʥʮʫʩʢʝ 

ʌʦʪʦʛʨʘʬʠʿʝ ʜʦʢʫʤʝʥʪʘʮʠʿʝ ʄʫʟʝʿʘ ɱʫʛʦʩʣʘʚʠʿʝ, ʬʦʪʦʛʨʘʬ ɺʣʘʜʠʤʠʨ ʄʠʣʘʜʠʥʦʚʠ˂ ʇʠʢʠ 

 

 

ʇʦʩʤʨʪʥʝ ʤʘʩʢʝ ʢʨʘˀʘ ɸʣʝʢʩʘʥʜʨʘ ʠ ʃʫʿʘ ɹʘʨʪʫʘ, ʤʠʥʠʩʪʨʘ ʠʥʦʩʪʨʘʥʠʭ ʧʦʩʣʦʚʘ ʌʨʘʥʮʫʩʢʝ 

ʌʦʪʦʛʨʘʬʠʿʝ ʜʦʢʫʤʝʥʪʘʮʠʿʝ ʄʫʟʝʿʘ ɱʫʛʦʩʣʘʚʠʿʝ, ʬʦʪʦʛʨʘʬ ɺʣʘʜʠʤʠʨ ʄʠʣʘʜʠʥʦʚʠ˂ ʇʠʢʠ 



ПРИКАЗИ

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

198

Интерактивна мапа 
Фотографије документације Музеја Југославије, 

фотограф Владимир Миладиновић Пики

Последња и уједно највећа просторија где су, између осталих, 
били изложени и предмети из Етнографског музеја 

Фотографије документације Музеја Југославије, фотограф 
Владимир Миладиновић Пики

 

ʀʥʪʝʨʘʢʪʠʚʥʘ ʤʘʧʘ 

ʌʦʪʦʛʨʘʬʠʿʝ ʜʦʢʫʤʝʥʪʘʮʠʿʝ ʄʫʟʝʿʘ ɱʫʛʦʩʣʘʚʠʿʝ, ʬʦʪʦʛʨʘʬ ɺʣʘʜʠʤʠʨ ʄʠʣʘʜʠʥʦʚʠ˂ ʇʠʢʠ 

 

 

ʇʦʩʣʝʜˁʘ ʠ ʫʿʝʜʥʦ ʥʘʿʚʝ˂ʘ ʧʨʦʩʪʦʨʠʿʘ ʛʜʝ ʩʫ, ʠʟʤʝʹʫ ʦʩʪʘʣʠʭ, ʙʠʣʠ ʠʟʣʦʞʝʥʠ ʠ ʧʨʝʜʤʝʪʠ ʠʟ ɽʪʥʦʛʨʘʬʩʢʦʛ 

ʤʫʟʝʿʘ 

ʌʦʪʦʛʨʘʬʠʿʝ ʜʦʢʫʤʝʥʪʘʮʠʿʝ ʄʫʟʝʿʘ ɱʫʛʦʩʣʘʚʠʿʝ, ʬʦʪʦʛʨʘʬ ɺʣʘʜʠʤʠʨ ʄʠʣʘʜʠʥʦʚʠ˂ ʇʠʢʠ 

 

ɸʣʝʢʩʘʥʜʘʨ ɻʘʯʝʚʠ˂ 

 

 

ʀʥʪʝʨʘʢʪʠʚʥʘ ʤʘʧʘ 

ʌʦʪʦʛʨʘʬʠʿʝ ʜʦʢʫʤʝʥʪʘʮʠʿʝ ʄʫʟʝʿʘ ɱʫʛʦʩʣʘʚʠʿʝ, ʬʦʪʦʛʨʘʬ ɺʣʘʜʠʤʠʨ ʄʠʣʘʜʠʥʦʚʠ˂ ʇʠʢʠ 

 

 

ʇʦʩʣʝʜˁʘ ʠ ʫʿʝʜʥʦ ʥʘʿʚʝ˂ʘ ʧʨʦʩʪʦʨʠʿʘ ʛʜʝ ʩʫ, ʠʟʤʝʹʫ ʦʩʪʘʣʠʭ, ʙʠʣʠ ʠʟʣʦʞʝʥʠ ʠ ʧʨʝʜʤʝʪʠ ʠʟ ɽʪʥʦʛʨʘʬʩʢʦʛ 

ʤʫʟʝʿʘ 

ʌʦʪʦʛʨʘʬʠʿʝ ʜʦʢʫʤʝʥʪʘʮʠʿʝ ʄʫʟʝʿʘ ɱʫʛʦʩʣʘʚʠʿʝ, ʬʦʪʦʛʨʘʬ ɺʣʘʜʠʤʠʨ ʄʠʣʘʜʠʥʦʚʠ˂ ʇʠʢʠ 

 

ɸʣʝʢʩʘʥʜʘʨ ɻʘʯʝʚʠ˂ 

 



ХРОНИКА





СЕМИНАР „ЗАШТИТА И УНАПРЕЂЕЊЕ РАЗВОЈА 
НЕМАТЕРИЈАЛНОГ КУЛТУРНОГ НАСЛЕЂА РЕПУБЛИКЕ 

СРБИЈЕ” (SEMINAR ON THE INHERITANCE, PROTECTION 
AND DEVELOPMENT OF INTANGIBLE CULTURAL HERITAGE 

FOR SERBIA), ПЕКИНГ И ХАНГЏОУ, НР КИНА, 
8–21. МАЈ 2025. ГОДИНЕ

У оквиру билатералних односа Републике Србије и Народне Репу-
блике Кине у домену културе, у периоду од 8. до 21. маја 2025. године 
одржан је семинар „Заштита и унапређење развоја нематеријалног кул-
турног наслеђа Републике Србије”. Семинар је одржан у организацији 
Министраства трговине НР Кине, а активности су реализоване у Пе-
кингу и граду Хангџоу који се налази у близини Шангаја и престоница 
је провинције Џеђанг (Zhejiang). Учествовало је 18 полазника, од којих 
се петоро већ низ година бави очувањем нематеријалног културног на-
слеђа Србије. Из Етнографског музеја су учествовали др Милош Матић, 
Саша Срећковић, Милица Терзић и Катарина Станојевић. Семинар је 
осмишљен у духу билатералних односа Републике Србије и НР Кине, 
а у складу са Планом културне сарадње (2025–2028) како би се под-
стакла техничка размена у очувању нематеријалног културног наслеђа. 
Предвиђено је да семинар представи садашњи систем заштите немате-
ријалног културног наслеђа Кине, као и најбоље праксе и иновације, те 
унапређивање стандарда нематеријалног културног наслеђа и талената 
и упознавање са стандардима учења и вештина нематеријалног наслеђа 
Кине.

Семинар је, хронолошки гледано, био организован у три целине. 
Први део семинара био је посвећен стицању опште слике о Кини. На-
кон једног дана прилагођавања и церемоније почетка семинара, учес-
ници су имали два предавања, од којих је прво било посвећено историји, 
етничкој слици и друштвеној организацији, а друго је било посвећено 
економској организацији савремене Кине. Оба предавања имала су јас-
ну политичку конотацију, с тежњом да се учесницима семинара пружи 
„права слика” о Кини мимо општепознатих и појединих специфичних 
чињеница. Оба предавача, професори Хе Ганг (He Gang) и Сие Вензе 
(Xie Wenze), нагласили су улогу конфуцијанизма и учење по коме мора 



ХРОНИКА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

202

да постоји брига за друге, што важи и за владаре, као и да друштвом мо-
рају да владају ред и закон. То је нека врста формуле која обезбеђује ста-
билност и напредак друштва и ње се придржава и садашње комунистич-
ко руководство Кине. Последњи део прве фазе семинара био је посвећен 
посети Кинеском зиду и туристичкој тржници у самом центру Пекинга.

Наредни део семинара настављен је у граду Хангџоу, јер је провин-
ција Џеђанг део Кине који обилује елементима нематеријалног култур-
ног наслеђа. Највећи део семинара одржан је на Факултету за уметност 
Универзитета за међународне студије провинције Џеђанг (Zhejiang 
International Studies University). Прво предавање било је посвећено си-
стему очувања нематеријалног културног наслеђа Кине и провинције 
Џеђанг. Од предавача Џу Хонгфанг (Zhu Hongfang) смо сазнали да је НР 
Кина веома рано препознала потенцијале и значај Унескове Конвенције 
о очувању нематеријалног културног наслеђа и да је након ратифика-
ције те конвенције одмах почела да ради на сопственом законодавству. 
Кина је у сопственом закону делимично редефинисала Унескових пет 
домена нематеријалног наслеђа и прилагодила их сопственој култури 
и сопственом друштву. Надаље, свака кинеска провинција има своју 
регулативу која се тиче очувања нематеријалног наслеђа и провинција 
Џеђанг у својим прописима разликује 10 категорија елемената нема-
теријалног културног наслеђа. Рад на очувању нематеријалног наслеђа 
је вишестрана и осим непосредног очувања, много тога је урађено на 
интегрисању учења о елементима нематеријалног наслеђа у школама, 
презентацији у музејима, дигитализацији и интеграцији с туризмом. У 
граду Хангџоу налази се и Музеј нематеријалног културног наслеђа про-
винције Џеђанг.

Наредна предавања на семинару била су посвећена конкретним еле-
ментима нематеријалног културног наслеђа провинције Џеђанг – техно-
логија, вештина и уметност производње порцелана и метала (проф. Џоу 
Јонг), традиционална уметност сечења папира (проф. Чиан Хаичин), 
традиционална поезија и певање с нагласком на певању у кинеској тра-
диционалној опери (проф. Ли Венџун) и свирање на традиционалним 
бубњевима (проф. Јин Јонг). Учесници семинара су и сами могли да ис-
кусе вештину сечења папира, свирају на бубњевима и да науче да певају 
једну традиционалну песму. Иако су те практичне радионице обиловале 
добром вољом и хумором, веома су значајне због тога што су учесници 
семинара непосредно „увучени” у традиционалну културу Кине. Веома 
исцрпно упознавање с културом чаја – од узгоја биљке, преко историје, 
обраде чаја и врста чајева, до вештине и умећа припреме и испијања 
чаја – учесници семинара добили су у Музеју културе чаја (Chinese Tea 



203ХРОНИКА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Culture Exhibition). У том музеју, смештеном међу плантажама чаја, 
кинеска култура чаја је представљена на модеран, интерактиван начин 
обухватајући све нематеријалне и материјалне културне аспекте пове-
зане с феноменом чаја.

Вероватно најзначајнији део посете граду Хангџоу била је посета 
Музеју нематеријалног културног наслеђа провинције Џеђанг (Zhejiang 
Intangible Cultural Heritage Museum). Овај музеј обухвата све елементе 
нематеријалног културног наслеђа провинције, од астрологије и фило-
зофије живота до најфинијих уметничких заната, а интерпретација кул-
туре је модерна, интерактивна и са демонстрацијама појединих вешти-
на. Иако сталном поставком доминирају музејски предмети, употреба 
модерних технологија је свеприсутна и у синергији с демонстрацијама 
појединих вештина које изводе реални носиоци нематеријалног култур-
ног наслеђа, посета музеју представља својеврстан доживљај који утис-
кује нематеријално културно наслеђе у свест посетилаца. Свеукупна ек-
спографија сталне поставке и суптилно инкорпорирана интерактивност 
не само да осетно смањују дистанцу музеј – посетилац, већ омогућавају 
де се у великој мери спозна управо та нематеријална суштина појединих 
елемената културног наслеђа. Треба свакако поменути да је један део 
изложбе посвећен примени појединих традиционалних знања и вешти-
на у савременој култури Кине и тиме је стављен нагласак на одрживост 
елемената нематеријалног културног наслеђа.

Последња фаза семинара враћена је у Пекинг, где су учесници посе-
тили фабрику емајлираних производа, национални музеј нематеријал-
ног културног наслеђа и одслушали предавање о очувању културног на-
слеђа Кине. Иако је ово предавање – које је одржала проф. Џао Јун (Zhao 
Yun) са Кинеске академије културног наслеђа – најављено као преда-
вање о ревитализацији нематеријалног културног наслеђа у контексту 
светског наслеђа (World heritage), оно заправо и није имало додирних 
тачака са нематеријалним наслеђем. Предавање се односило на инова-
тивне приступе у очувању споменичког наслеђа Кине. Али и као такво, 
предавање је било корисно јер је показало један развијен систем и висок 
ниво напора који се улаже у очување културног наслеђа Кине. Посета 
фабрици емајлираних производа управо је показала како је могуће да се 
у условима савременог тржишног пословања, мада у социјалистичком 
контексту, одржава једна традиционална технологија са свим својим 
знањима и вештинама који су у њу уткивани столећима.

Својеврсни врхунац семинара била је посета Кинеском музеју не-
материјалног културног наслеђа (China Intangible Cultural Heritage 
Museum) који се, узгред речено, налази одмах поред монументалног 



ХРОНИКА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

204

Музеја Комунистичке партије Кине. Музеј нематеријалног културног 
наслеђа је релативно нов и има веома модерно дизајнирану сталну по-
ставку која говори о нематеријалном наслеђу читаве Кине. Међутим, 
испоставило се да је ова стална поставка пре свега предметно оријенти-
сана и да презентује производе оних знања и вештина који су део поје-
диних елемената нематеријалног културног наслеђа. Експографија не 
прати неки јасан наратив о нематеријалном културном наслеђу, већ на-
стоји да кроз музејске предмете – од којих поједини представљају врхун-
ске примерке занатске уметности – представи обим и монументалност 
вишевековне кинеске културе.

Свеукупно сагледано, може се рећи да је семинар био добро ос-
мишљен. Уводна предавања представила су кинеску културу у хоризон-
талној равни, док су предавања о систему очувања културног наслеђа, 
предавања о појединим елементима нематеријалног културног наслеђа 
и практично учење неких знања и вештина успели да учеснике семинара 
упознају са нематеријалним културним наслеђем по вертикалној оси. 
Тиме су учесници семинара „увучени” у суштину кинеске традиционал-
не и народне културе и приступе у њеном очувању. Семинар представља 
квалитетно искуство, али је свакако најважније то што су стечена кон-
кретна знања која се делимично могу применити и у систему очувања 
нематеријалног културног наслеђа у Србији.

Милош Матић



ГОДИШЊИ САСТАНАК ICOM КОМИТЕТА ЗА КОСТИМ, 
ICOM COSTUME CONFERENCE – БУЕНОС АИРЕС, 

ОКТОБАР 2025. ГОДИНЕ

Међународни Комитет за костим – ICOM Costume Committee се у 
2025. години састао у далекој Аргентини. Буенос Аирес угостио је више 
од 40 делегата из света, у периоду од 20. до 24. октобра на конферен-
цији под називом Coloniality and Decolonization: Displacements, Migrations 
and Acculturations in Clothing, Textiles, and Modes of Appearance, especially 
in Latin America. Главне теме односиле су се на различите аспекте фор-
мирања идентитета у постколонијалним друштвима, форме њиховог 
отпора, али и адаптације, као и миграцију мотива, техника и значења и 
подразумева се, актуелно и већ уобичајено питање деколонизације. 

Устаљени ритам рада подразумевао је да током сесија у оквиру раз-
личитих панела представимо наше презентације. Сва излагања била су 
изузетно занимљива и динамична, богата новим информацијама, по-
нека отварајући потпуно нове перспективе сагледавања проблематике. 
Једно од таквих било је излагање двеју америчких колегиница, са дугом 
традицијом активизма у Комитету. У питању су Ребека Акинс и Вики 
Бергер, које и даље заједнички спроводе своја истраживања. Интере-
сантно је да се сећају београдске конференције одржане 2011. године и 
нашег музеја као одличног домаћина. 

Поред излагања, активности су обухватале и посете најзначајнијим 
музејским и другим институцијама које се на различите начине баве 
костимом и текстилом. Наша прва посета била је Националном исто-
ријском музеју (Museo Histórico Nacional) који чува више од 9000 пред-
мета. Највећи део предмета чине одећа, обућа, свакодневни предмети, 
фотографије, мустре и остали графички материјал у вези са модом, 
кроз дугачак историјски оквир – од 18. века до савременог доба. Колек-
ција одеће (La Colección Histórica del Traje Argentino) дала нам је увид 
у део традиционалних женских одевних предмета и неке делове гаучо 
(gaucho) наслеђа. 

Музеј националне хероине, и данас обожаване Евите, који је отворен 
2002 године у спомен на педесетогодишњицу њене смрти био је наша 
следећа дестинација. Данас је то Ева Перон Национални институт који 



ХРОНИКА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

206

приказује живот, рад и друштвени ангажман некадашње прве даме кроз 
бројне аутентичне предмете епохе. Била је активна на пољу образовања 
и школовања деце, освешћивања и оснаживања жена и борби за њихова 
права, омиљена и обожавана у народу. Након преране смрти у 33. годи-
ни, „прешла је у бесмртност” иако се њено име није смело изговарати, 
а тело јој је било отето. Бројне фотографије на изложби забележиле су 
колоне људи који су је испраћали пуних 14 дана на вечни починак. 

Чланови ICOM комитета за костим испред Palacio Libertad

Једна од бројних привилегија коју учесници конференције имају је-
сте прилика да се „завири” у ексклузивна места која обичној публици 
нису доступна. Једно од таквих је и посета радионицама у позоришту и 
опери Колон (Teatro Colon), која се убраја у првих пет најбољих опер-
ских кућа у свету. Посетили смо радни простор, радионице шивења 
и припреме костима за наступе, у том тренутку се припремала опера 

 
ʏʣʘʥʦʚʠ ICOM ʢʦʤʠʪʝʪʘ ʟʘ ʢʦʩʪʠʤ ʠʩʧʨʝʜ Palacio Libertad 

ʇʘʣʘʩʠʦ ʃʠʙʝʨʪʘʜ (Palacio Libertad) ʿʝ ʤʝʩʪʦ ʛʜʝ ʩʝ ʫ ʦʢʚʠʨʫ Expo Matria & Expo 

Maravillas ʦʜʨʞʘʣʘ ʠʟʣʦʞʙʘ The Art of Fibres ʢʦʿʘ ʥʘʩ ʿʝ ʫʧʦʟʥʘʣʘ ʩʘ ʢʫʣʪʫʨʥʠʤ ʥʘʩʣʝʹʝʤ 

ɸʨʛʝʥʪʠʥʝ – ʧʨʝʜʤʝʪʠʤʘ ʠʟ ʏʘʢʦ, ʉʘʣʪʘ ʠ ʌʦʨʤʦʟʘ ʧʨʦʚʠʥʮʠʿʘ. ʆʚʘʿ ʩʚʦʿʝʚʨʩʥʠ ʙʘʟʘʨ 

ʨʫʢʦʪʚʦʨʠʥʘ ʧʨʠʢʘʟʘʦ ʿʝ ʠʥʪʝʨʝʩʘʥʪʥʝ ʢʦʤʙʠʥʘʮʠʿʝ ʧʨʦʠʟʚʦʜʘ ʦʜ ʚʫʥʝ, ʧʘʣʦ ʩʘʥʪʘ ʠ 

ʢʦʨʧʘʨʩʪʚʦ ʦʜ ʧʘʣʤʠʥʦʛ ʣʠʩʪʘ ʫ Ăʜʠʿʘʣʦʛʫñ ʩʘ ʧʣʘʩʪʠʯʥʠʤ ʥʠʪʠʤʘ ʠ ʜʨʫʛʠʤ ʚʝʰʪʘʯʢʠʤ 

ʤʘʪʝʨʠʿʘʣʠʤʘ. ʀʟʣʦʞʙʘ ʿʝ ʧʦʥʫʜʠʣʘ ʿʝʜʥʦ ʩʝʥʟʠʪʠʚʥʦ ʧʫʪʦʚʘˁʝ ʠ (ʧʨʝ)ʧʦʟʥʘʚʘˁʝ ʠ 



Саломе која се свечано, после 26 година враћа на сцену. Колеге су нас 
упознале са начином рада на костимима, њиховом богатом позоришном 
колекцијом текстила, костима из опера који се чувају у специјализова-
ним депоима, а уз пропратну причу имали смо увид и у практичан рад 
стручњака на изради одеће, обуће, перика и накита. 

Паласио Либертад (Palacio Libertad) је место где се у оквиру Expo 
Matria & Expo Maravillas одржала изложба The Art of Fibres која нас је 
упознала са културним наслеђем Аргентине – предметима из Чако, Сал-
та и Формоза провинција. Овај својеврсни базар рукотворина приказао 
је интересантне комбинације производа од вуне, пало санта и корпар-
ство од палминог листа у „дијалогу” са пластичним нитима и другим 
вештачким материјалима. Изложба је понудила једно сензитивно путо-
вање и (пре)познавање и разумевање космогонија које су претходиле, 
јер – „руке које плету, ткају и обликују материјал, преносници су знања 
предака”. 

У истој згради, али као део колекције поменутог Националног исто-
ријског музеја, посетили смо и изложбу Wonders, занимљив осврт на 
претходних пола века моде, која кроз одабрану селекцију предмета при-
казује различите аспекте повезивања Аргентине са светом путем оде-
вања, од купаћих костима преко импресивних филмских и позоришних 
костима, до Коко Шанел оригиналних одевних „комада”. 

Етнографски музеј (Museo Etnografico) чува историјске, археолош-
ке и антрополошке збирке. У њему смо, поред сталне поставке посетили 
археолошки депо, отворени тип депоа који прима публику. Екслузивно 
је за учеснике конференције отворен етнографски депо где смо имали 
прилике да видимо необична шаманска оглавља направљена од перја. 
Опчинило нас је у сваком смислу, од свог раскошног облика и богатог 
украса до објашњења да сваки шаман лично украшава своје оглавље на 
коме се налази перје више од десет врста птица. Оглавље потиче из 70-
их година прошлог века и према речима конзерватора, тренутно пред-
ставља тему истраживања њеног мастер рада. Приликом обиласка стал-
не поставке добили смо занимљив изазов – да обучемо Инка жену. Уз 
помоћ скица и приказа одевених жена и реплике оригиналних предмета 
опробали смо се у овом, како се испоставило, немогућем задатку. Ипак, 
представља одличан начин ангажмана посетиоца јер подразумева раз-
мевање проблема, лично искуство и хандс-он демонстрацију чиме он, 
од пасивног посматрача, постаје активан учесник. 



ХРОНИКА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

208

Посета Етнографском музеју

Што се модерног дизајна тиче, Аргентина има свој визуелни архив, 
у оквиру IDA Фондације, прве институције у земљи која прикупља и ар-
хивира национални дизајн (индустријски, графички, одевање и текстил) 
из прошлости, али и савременог периода, те је последња посета била 
организована управо тој институцији. 

Како је моје излагање на овој конференцији носило назив No Empires 
Just Encountres: Textile Ties of the Balkans and Latin America и делом се од-
носило на емиграције са Балкана, сматрала сам природним да посетим 
Музеј имиграције. Морам признати да никада нисам била у музеју слич-
ног типа и да сусрет са изложеним оставља снажан утисак. Документи, 
пасоши, имиграциони листови, регистри са именима и подацима еми-
граната, дечије играчке којима су се играли на броду, скице и макете 
бродова који су пловили трансатланском рутом, допуњени аудио-мате-
ријалом и фотографијама путника – све заједно врло реалистично до-
чарава тежину њихове одлуке да напусте домовиу и трајно се населе у 

 
ʇʦʩʝʪʘ ɽʪʥʦʛʨʘʬʩʢʦʤ ʤʫʟʝʿʫ 

 
ʐʪʦ ʩʝ ʤʦʜʝʨʥʦʛ ʜʠʟʘʿʥʘ ʪʠʯʝ, ɸʨʛʝʥʪʠʥʘ ʠʤʘ ʩʚʦʿ ʚʠʟʫʝʣʥʠ ʘʨʭʠʚ, ʫ ʦʢʚʠʨʫ IDA 

ʌʦʥʜʘʮʠʿʝ, ʧʨʚʝ ʠʥʩʪʠʪʫʮʠʿʝ ʫ ʟʝʤˀʠ ʢʦʿʘ ʧʨʠʢʫʧˀʘ ʠ ʘʨʭʠʚʠʨʘ ʥʘʮʠʦʥʘʣʥʠ ʜʠʟʘʿʥ 

(ʠʥʜʫʩʪʨʠʿʩʢʠ, ʛʨʘʬʠʯʢʠ, ʦʜʝʚʘˁʝ ʠ ʪʝʢʩʪʠʣ) ʠʟ ʧʨʦʰʣʦʩʪʠ, ʘʣʠ ʠ ʩʘʚʨʝʤʝʥʦʛ ʧʝʨʠʦʜʘ, ʪʝ 

ʿʝ ʧʦʩʣʝʜˁʘ ʧʦʩʝʪʘ ʙʠʣʘ ʦʨʛʘʥʠʟʦʚʘʥʘ ʫʧʨʘʚʦ ʪʦʿ ʠʥʩʪʠʪʫʮʠʿʠ.  

ʂʘʢʦ ʿʝ ʤʦʿʝ ʠʟʣʘʛʘˁʝ ʥʘ ʦʚʦʿ ʢʦʥʬʝʨʝʥʮʠʿʠ ʥʦʩʠʣʦ ʥʘʟʠʚ No Empires Just 

Encountres: Textile Ties of the Balkans and Latin America ʠ ʜʝʣʦʤ ʩʝ ʦʜʥʦʩʠʣʦ ʥʘ ʝʤʠʛʨʘʮʠʿʝ 

ʩʘ ɹʘʣʢʘʥʘ, ʩʤʘʪʨʘʣʘ ʩʘʤ ʧʨʠʨʦʜʥʠʤ ʜʘ ʧʦʩʝʪʠʤ ʄʫʟʝʿ ʠʤʠʛʨʘʮʠʿʝ. ʄʦʨʘʤ ʧʨʠʟʥʘʪʠ ʜʘ 



Латинској Америци. Забележена су чак сведочанства емиграната како у 
тренутку одласка нису ни знали разлику између северног и јужно аме-
ричког континента, већ су само хрлили ка бољем животу. 

За завршетак ове авантуре била је организована целодневна екс-
курзија ван Буенос Аиреса. Посетили смо музејски комплекс у Лухану 
(Enrique Udaondo Museum Complex) и чули занимљив историјат преко-
лонијалне и колонијалне Аргентине и периода стицања независности. 
Лухан је такође познат по катедрали (Our Lady of Lujan – заштитница 
Аргентине), религиозном седишту нације, до које верници једном го-
дишње ходочасте прелазећи десетине километара. Даље смо наставили 
за Ареко (San Antonio de Areco), град познат као центар гаучо традиције 
која и данас живи кроз годишња окупљања модерних гаучоса. Ту су за 
нас биле припремљене радионице criollo ткања и традиционалног гаучо 
плетења коже. Показало се да је мајстор за плетење вичан и са гитаром 
што је уз традиционалну песму, нама као учесницима, заокружило и 
употпунило утисак о посети овој далекој земљи.

Радионица традиционалног gaucho плетења 
у San Antonio de Areco

Татјана Микулић

 
ʈʘʜʠʦʥʠʮʘ ʪʨʘʜʠʮʠʦʥʘʣʥʦʛ gaucho ʧʣʝʪʝˁʘ ʫ San Antonio de Areco 

 

ʊʘʪʿʘʥʘ ʄʠʢʫʣʠ˂ 

 

 

 

 

 





ИЗВЕШТАЈ О РЕВИЗИЈИ СТАКЛЕНИХ НЕГАТИВА И 
ДИЈАПОЗИТИВА ИЗ ФОНДА ИЛУСТРАТИВНОГ 

МАТЕРИЈАЛА ОДЕЉЕЊА ЗА ДОКУМЕНТАЦИЈУ, 
ДИГИТАЛИЗАЦИЈУ И БИБЛИОТЕКУ 

ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА У БЕОГРАДУ

У периоду од 1. јула до 1. новембра 2024. године, у складу са Ре-
шењем директора број 177/1 од 21.6.2024. године, комисија у саставу: 
Јелена Пушица, виши дипломирани библиотекар – председник, Иван 
Максимовић, музејски документариста – заменик председника, Катари-
на Селенић, кустос – члан, Милица Милић, дипломирани библиотекар 
– заменик члана, Милена Дашић, виши техничар у музејској делатности 
– члан и Александар Гачевић, приправник – заменик члана, имала је за-
датак да изврши ревизију1 стаклених негатива и дијапозитива из фонда 
Илустративног материјала Одељења за документацију, дигитализацију и 
Библиотеку Етнографског музеја у Београду.

Главни циљ био је да се утврди бројно и фактичко стање дела фон-
да, сагледа степен очуваности материјала, као и тачност и ажурност по-
стојећих евиденција. Поступак је представљао први систематски увид у 
овај сегмент музејске документације након више деценија. Дакле, реви-
зија је обухватила проверу бројног стања, идентификацију недостајућих 
и оштећених јединица, услова смештаја и стања документације. На ос-
нову налаза формулисани су предлози мера за заштиту, дигитализацију 
и унапређење евиденције о овој грађи, која представља значајан сегмент 
музејске документације и један од важних извора за проучавање култур-
ног наслеђа.

Ревизијом је обухваћен материјал који се чува на трећем спрату 
зграде Етнографског музеја, у просторијама намењеним Одељењу за до-
кументацију. Главни део фонда налази се у просторији број 332, у дрве-
ном орману са 71 кутијом стаклених негатива и дијапозитива, док је део 
материјала био допунски смештен у просторији број 335, у металним 
орманима са 33 кутије стаклених плоча. 

1 Иако је формално-правно овај сегмент рада назван пописом, по обиму и методоло-
гији он у потпуности одговара поступку ревизије, те ћемо га у тексту тако и означити. 



ХРОНИКА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

212

Ревизија је спроведена комбиновањем више извора музејске еви-
денције: књига Инвентара III Етнографског музеја у Београду основана 
1941. године (инвентарног опсега 1–16.260) и Инвентара илустратив-
ног одељења IV основана 1937. године (инвентарног опсега 1–11.130), као 
и помоћних евиденција смештаја, инвентарних картона, дигиталних за-
писа и података из базе Фототеке. Подаци из свих извора укрштани су 
ради тачне идентификације сваке јединице. Поред прегледа документа-
ције, извршен је физички увид у сваки примерак грађе, са бележењем 
смештаја, стања и евентуалних оштећења. Овим поступком обезбеђено 
је свеобухватно сагледавање фонда и припрема основа за даљу дигитал-
ну и конзерваторску обраду.

У том смислу, установљено је да постоји укупно 6.622 физичке је-
динице на 6.289 инвентарних бројева, од којих је регистровано 327 не-
достајућих јединица, али је 15 од њих у евиденцији већ означено као 
расходовано током и непосредно након Другог светског рата. Оштећено 
је укупно 297 стаклених плоча различитог степена – 200 негатива и 97 
дијапозитива. Уочена оштећења најчешће се односе на преломе, изгре-
баност и слојевање емулзије, што указује на дуготрајно излагање варија-
цијама микроклиматских услова. Поред тога, утврђено је постојање 239 
инвентарних бројева под којима се налази више од једне јединице грађе 
(укупно 312 комада), што указује на потребу за реинвентарисањем ради 
постизања прецизније евиденције. Сви евидентирани примерци дигита-
лизовани су у ТИФФ формат, чиме је омогућено њихово трајно чување 
и у електронској форми. Поред званично обрађених јединица, током 
ревизије су идентификоване и стаклене плоче без инвентарних броје-
ва. Према помоћној евиденцији – Свесци бб бројева, регистровано је 214 
плоча, 186 негатива и 28 дијапозитива – од којих је 28 оштећено.

Током ревизије евидентирано је и 4.877 јединица којима предстоји 
стручна обрада, од којих је 91 оштећена, а 5 недостаје. У оквиру овог 
фонда налази се Збирка негатива – поклон Академије ликовних уметно-
сти, која обухвата 4.253 јединице (3.252 стаклена негатива и 997 ацетат-
них фолија), као и једну фотографију. Ова грађа садржи изузетно вредне 
визуелне записе и представља значајан извор за истраживање културне 
историје Срба. Преостали део јединица којима предстоји обрада чини 
410 стаклених плоча формата 9*12 које су током ревизије пронађене 
у просторији 335, а уз које је био приложен Записник о примопредаји 
Републичког завода за заштиту споменика културе, у којем се наводи 
укупно 408 плоча.

Извршена ревизија показала је да, упркос разликама у периоду на-
станка и методама евидентирања, фонд стаклених негатива и дијапо-



213ХРОНИКА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

зитива представља значајну целину у оквиру музејске документације. 
Идентификовани губици и оштећења не угрожавају основну историјску 
вредност фонда, али указују на потребу за систематским мерама зашти-
те, док дигитализација значајног броја јединица пружа основу за даљу 
израду централизоване базе података. Током процеса ревизије спрове-
дене су мере превентивне заштите кроз унапређење услова смештаја, 
систематизацију грађе по носачима и планирање противпожарне и ми-
кроклиматске контроле, чиме се обезбеђује дугорочно очување фонда. 
Такође, израда правилника о коришћењу грађе омогућава успостављање 
јасних процедура за приступ и одговорно руковање материјалом. При-
суство више извора евиденције (књиге, свеске, картони, дигитални запи-
си) показало се као предност у поступку ревизије, али и као изазов због 
неуједначености података. Посебно се издваја збирка негатива – поклон 
Академије ликовних уметности као пример систематски сређене, али 
неинвентарисане грађе високог документарног потенцијала, чије укљу-
чивање у званичне евиденције представља приоритет за наредни пе-
риод. Резултати ревизије потврђују потребу за увођењем јединствене 
методологије у евидентирању и обради илустративног материјала, при 
чему ревизија стаклених негатива и дијапозитива представља важан ко-
рак у систематизацији и заштити Илустративног фонда Етнографског 
музеја у Београду, а обухваћени материјал сведочи о дугом континуите-
ту музејске документације и њеном значају за етнолошка и културнои-
сторијска истраживања.

Јелена Пушица 
Катарина Селенић Бојовић





БИБЛИОГРАФИЈА





Милица Милић

БИБЛИОГРАФИЈА РАДОВА О СЛАВИ У ГЛАСНИКУ 
ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА У БЕОГРАДУ

Породична, крсна слава је религијски и друштвени обичај широко 
распрострањен у српском народу, који се слави у част свеца који се сма-
тра заштитником породице. Може се рећи да је слава трећи најважнији 
породични празник после Васкрса и Божића. Породична слава је 2014. 
године званично уписана на Унескову Репрезентативну листу немате-
ријалног културног наслеђа човечанства, као први елемент из Србије на 
тој листи. Крсна слава има дубоко укорењену улогу у очувању породич-
них вредности, јачању заједништва као и преношењу и очувању култур-
ног идентитета и духовне традиције кроз генерације.

У нашем народу, поред крсне славе, празнују се и други облици ко-
лективних слава. Црквену славу обележава црква у славу свеца којем је 
посвећена. Заветине, познате и као преславе или литије, славе су поје-
диних села, градова и места, које се такође славе у част светитеља, за-
штитника тог места. 

Осим радова о породичној слави и њеним обичајима, библиографија 
укључује и радове о другим облицима колективних слава објављених у 
88 свезака Гласника Етнографског музеја. Рађена је са књигом у руци, 
односно de visu, по Међународном стандарду за опис саставних делова 
серијских публикација ISBD (CP) – скраћени опис. Садржи 55 азбучно 
сређених библиографских јединица, са уводном белешком и регистром 
имена аутора. Регистар имена аутора структуиран је азбучним редом, 
према презименима аутора, уз навођење упутних бројева библиограф-
ских јединица у којима се њихова дела појављују. 



БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

218

Литература

Матић, Милош (ур.) 2024. Слава породице: зборник радова. Београд: Ет-
нографски музеј.

Голубовић, Александра (ур.) 2015. Српске славе и празници: темељи наше 
традиције. Београд: Вулкан издаваштво.

Purešić, Dragan (ur.) 2016. ISBD: Međunarodni standardni bibliografski opis: 
po preporukama Radne grupe za ISBD odobrio Stalni odbor Sekcije IFLA-e 
za katalogizaciju. Beograd: Narodna biblioteka Srbije. 

1.	 АНДРЕЈИЋ, Љубомир: 
	 Слава : библиографија / Љубомир Андрејић 
	 У: Гласник Етнографског музеја у Београду. – ISSN 0350–0322. – Књ. 

30 (1967), стр. 201–222.
2.	 АРАНЂЕЛОВИЋ-Лазић, Јелена 
	 Народне торбе / Јелена Аранђеловић-Лазић // Књ. 21 (1958), стр. 

99–129.
3.	 БАРЈАКТАРОВИЋ, Мирко 
	 Петрово село и живот његових становника / Мирко Барјактаровић // 

Књ. 22–23 (1960), стр. 123–158.
4.	 БИЖИЋ Омчикус, Весна
	 Нематеријална културна баштина и Етнографски музеј у Београду / 

Весна Бижић Омчикус // Књ. 69 (2005), стр. 147–160.
5.	 БОШКОВИЋ Матић, Милица 
	 Народни обичаји / Милица Бошковић Матић // Књ. 25 (1962), стр. 

135–210.
6.	 ВЛАХОВИЋ, Петар: 
	 Етничке и етнолошке одлике Српске Крајине / Петар Влаховић // 

Књ. 58–59 (1995), стр. 9–44.
7.	 ВУКМАНОВИЋ, Јован 
	 Крсно име у Перасту / Јован Вукмановић // Књ. 22–23 (1960), стр. 

209–216.
8.	 ДРАШКИЋ, Мирослав 
	 Записи о становништву / Мирослав Драшкић, Драгомир Антонић // 

Књ. 42 (1978), стр. 79–92.
9.	 ДРОБЊАКОВИЋ, Боривоје 
	 Белешке из Космајских села / Боривоје Дробњаковић // Књ. 20 

(1957), стр. 143–157.



219БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

10.	 ЕРДЕЉАНОВИЋ, Јован 
	 Етнолошка проучавања нашег Југа. Његов етнолошки зборник / Јо-

ван Ердељановић // Књ. 7 (1932), стр. [1]–5. 
11.	 ЖИВКОВИЋ, Љубица
	 Етнографске одлике трстеничког краја / Љубица Живковић // Књ. 63 

(1999), стр. 97–109.
12.	 ЗЕЧЕВИЋ, Слободан
	 Заветина у североисточној Србији / Слободан Зечевић // Књ. 36 

(1973), стр. 43–46. 
13.	 ЗЕЧЕВИЋ, Слободан
	 Обичаји и веровања / Слободан Зечевић // Књ. 44 (1980), стр. 163–172.
14.	 ЗЕЧЕВИЋ, Слободан 
	 „Празник” (Слава) у североисточној Србији / Слободан Зечевић // 

Књ. 31—32 (1968/1969), стр. 397–408.
15.	 ЗЕЧЕВИЋ, Слободан 
	 Срби у насељима око Будимпеште и неки њихови обичаји / Слобо-

дан Зечевић // Књ. 33 (1970), стр. 109–122.
16.	 ЈЕФТИЋ, Милан 
	 Слава / Милан Јефтић // Књ. 27 (1964), стр. 421–430.
17.	 ЈОВАНОВИЋ, Гордана 
	 Библиографија – Пирот и околина / Гордана Јовановић // Књ. 74/2 

(2010), стр. 195–268.
18.	 КАРАНОВИЋ, Милан 
	 Слава „Цркве Ловнице” у Бирчу / Милан Карановић // Књ. 14(1939), 

стр. 43–52.
19.	 КНЕЖЕВИЋ, Сребрица 
	 Исхрана / Сребрица Кнежевић // Књ. 27 (1964), стр. 275–302.
20.	 КОСТИЋ, Петар 
	 Годишњи обичаји / Петар Костић // Књ. 52–53 (1989), стр. 73–123.
21.	 КОСТИЋ, Петар 
	 Годишњи обичаји / Петар Костић // Књ. 57 (1993), стр. 227–256.
22.	 КОСТИЋ, Петар 
	 Годишњи обичаји у Неготинској Крајини / Петар Костић // Књ. 31–

32 (1968/1969), стр. 363–396.
23.	 КОСТИЋ, Петар 
	 Годишњи обичаји y титовоужичком, пожешком и косјерићком крају 

/ Петар Костић // Књ. 48 (1984), стр. 311–339. 
24.	 КОСТИЋ, Петар  
	 Крсна слава и заветина y Драгачеву, околини Чачка и Горњег Мила-

новца / Петар Костић // Књ. 58–59 (1995), стр. 125–136.



БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

220

25.	 КОСТИЋ, Петар
	 Крсно име – слава / Петар Костић // Књ. 28–29 (1965/1966), стр. 

219–222.
26.	 КОСТИЋ, Петар
	 Светога–крсно име–слава у Призрену / Петар Костић // Књ. 6 (1931), 

стр. 28–34. 
27.	 КОСТИЋ, Софија 
	 Годишњи обичаји у Пироту и околини / Софија Костић // Књ.73 

(2009), стр. 65–92.
28.	 МАТИЋ, Милош 
	 Економија породичне славе / Милош Матић // Књ. 79 (2015), стр. 

119–140.
29.	 МАТИЋ Милош 
	 Позаимање – институција размене добара / Милош Матић // Књ. 64 

(2001), стр. 175–198.
30.	 МИЈАТОВИЋ, Станоје 
	 Обичаји у Ресави / Станоје Мијатовић // Књ. 3 (1928), стр. 26–39.
31.	 МИЛАДИНОВИЋ, Михаило
	 Етнолошка грађа из Радовишког у Јужној Србији / Мих. Миладино-

вић, Вуко Петровић // Књ. 13 (1938), стр. 60–69.
32.	 МИЛОРАДОВИЋ, Софија 
	 Значај етнолингвистичких истраживања обредне праксе српског 

становништва у Војводини за очување нематеријалног културног 
наслеђа / Софија Милорадовић // Књ. 80 (2016), стр. 9–22.

33.	 МИЋЕВИЋ, Љубо 
	 Крсно име или крсна слава у Попову / Љубо Мићевић // Књ. 5 (1930), 

стр. [98]–103.
34.	 ПАНТЕЛИЋ, Никола 
	 Етнолошка грађа из Буџака / Никола Пантелић // Књ. 37 (1974), стр. 

179–229.
35.	 ПАНТЕЛИЋ, Никола
	 Село и неки облици друштвеног живота / Никола Пантелић, Никола 

Павковић // Књ. 27 (1964), стр. 361–368.
36.	 ПОПОВИЋ, Павле 
	 O служби у кривопаланачком срезу / Павле Поповић // Књ. 5 (1930), 

стр. [103]–106.
37.	 ПРШИЋ, Софија 
	 Крсна слава у савременим телевизијским рекламама – нови по-

глед на нематеријално културно наслеђе / Софија Пршић // Књ. 85 
(2021), стр. 167–182.



221БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

38.	 РЕЉИЋ, Љубомир 
	 Исхрана сеоског становништва комуне Неготин / Љубомир Рељић // 

Књ. 31–32 (1968/1969), стр. 223–240.
39.	 СЕЛЕНИЋ, Катарина 
	 Обредни хлебови у великоплањанском крају / Катарина Селенић // 

Књ. 84 (2020), стр. 75–102.
40.	 ТЕШИЋ, Јелена 
	 Духовна култура, научноистраживачки рад и музејска збирка / Јеле-

на Тешић // Књ. 65–66 (2002), стр. 201–225.
41.	 ТОДОРОВИЋ, Арсеније
	 Култура исхране пиротског краја – записи из свеске рецепата 

Светозара Иванковића (1882–1960) / Арсеније Тодоровић // Књ. 87 
(2024), стр. 121–128.

42.	 ТОДОРОВИЋ, Ивана 
	 Дар на слави у савременој урбаној средини на примеру града Ужица 

и околине / Ивана Тодоровић // Књ. 81 (2017), стр. 141–164.
43.	 ТРИФУНОСКИ, Јован
	 Дебарца / Јован Трифуноски // Књ. 67–68 (2004), стр. 111–119.
44.	 ТРИФУНОСКИ, Јован 
	 Етнографска грађа из области Бабуне и Тополке / Јован Трифуноски 

// Књ. 35 (1972), стр. 115–126.
45.	 ТРИФУНОСКИ, Јован 
	 Етнографске белешке из врањске котлине / Јован Трифуноски // 

Књ. 20 (1957), стр. 158–173.
46.	 ТРИФУНОСКИ, Јован 
	 Цигани у Врањском Поморављу / Јован Трифуноски // Књ. 22–23 

(1960), стр. 197–207.
47.	 УСКОКОВИЋ, Радоје 
	 Сеоске и црквене славе по селима око Ивањице / Радоје Ускоковић 

// Књ. 5 (1930), стр. [93]–98.
48.	 ФИЛЕКИ, Ирена 
	 Гостопримство и поздрављање у Пироту и околини / Ирена Филеки 

// Књ. 74/2 (2010), стр. 9–16.
49.	 ФИЛИПОВИЋ, Миленко 
	 Доњи Бирач / Миленко Филиповић // Књ. 15 (1940), стр. 33–40.
50.	 ФИЛИПОВИЋ, Миленко 
	 Етнолошке белешке из северних велешких села / Миленко Филипо-

вић // Књ. 7 (1932), стр. 64–77. 



БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

222

51.	 ФИЛИПОВИЋ, Миленко C.
	 Породична, лична и еснафска слава у Велесу / Миленко С. Филипо-

вић // Књ. 2 (1927), стр. 28–34.
52.	 ФИЛИПОВИЋ, Миленко 
	 Породична слава и сличне славе у Тетову / Миленко Филиповић // 

Књ. 6 (1931), стр. 16–27.
53.	 ШАРАЦ Момчиловић, Вера
	 Традиционална и савремена исхрана становника општине Пирот / 

Вера Шарац Момчиловић // Књ. 74/1 (2010), стр. 317–408.
54.	 ШАРЕНАЦ, Јаков
	 Грађа о обичајима у источној Херцеговини / Јаков Шаренац // Књ. 

50 (1986), стр. 241–263.
55.	 ШЕРОВИЋ, Петар 
	 Из архиве старе топаљске општине код Херцегновог / Петар Шеро-

вић // Књ. 8 (1933), стр. 29–38.

Регистар имена аутора

Андрејић, Љубомир 1
Аранђеловић-Лазић, Јелена 2

Барјактаровић, Мирко 3
Бижић Омчикус, Весна 4
Бошковић Матић, Милица 5

Влаховић, Петар 6
Вукмановић, Јован 7

Драшкић, Мирослав 8
Дробњаковић, Боривоје 9

Ердељановић, Јован 10

Живковић, Љубица 11

Зечевић, Слободан 1215

Јефтић, Милан 16
Јовановић, Гордана 17

Карановић, Милан 18
Кнежевић, Сребрица 19
Костић, Петар 20−26
Костић, Софија 27



223БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Лазић, Јелена Аранђеловић в. Аранђеловић-Лазић, Јелена

Матић, Милица Бошковић – в. Бошковић Матић, Милица
Матић, Милош 28, 29
Мијатовић, Станоје 30
Миладиновић, Михаило 31
Милорадовић, Софија 32
Мићевић, Љубо 33
Момчиловић, Вера Шарац – в. Шарац Момчиловић, Вера

Омчикус, Весна Бижић – в. Бижић Омчикус, Весна

Пантелић, Никола 34, 35
Поповић, Павле 36
Пршић, Софија 37

Рељић, Љубомир 38

Селенић, Катарина 39

Тешић, Јелена 40
Тодоровић, Арсеније 41
Тодоровић, Ивана 42
Трифуноски, Јован 43, 46

Ускоковић, Радоје 47

Филеки, Ирена 48
Филиповић, Миленко 49, 52

Шарац Момчиловић, Вера 53
Шаренац, Јаков 54
Шеровић, Петар 55





Милица Милић

БИБЛИОГРАФИЈА ЉУБОМИРА РЕЉИЋА  
(1931−2025)

Персонална библиографија Љубомира Рељића, нашег етнолога и 
музејског саветника, обухвата попис штампаних радова – монографије 
и сепарате, прилоге и приказе у научним и стручним часописима, по-
себним издањима и зборницима, као и азбучне регистре имена аутора1 
и наслова дела. Урађена је према Међународном стандардном библио-
графском опису монографских публикација – ISBD (М) и Међународ-
ном стандардном библиографском опису саставних делова – ISBD(CP), 
оба по скраћеном опису. Грађа је обрађена de visu, захваљујући богатом 
фонду којим располажемо у библиотеци Етнографског музеја, на језику 
и писму радова, распоређена хронолошки, а у оквиру исте године – аз-
бучно. 

Монографске публикације

1967.

1.	 Документација у Етнографском музеју у Београду / Љубомир 
Рељић. – Београд : [б. и.], 1967. – Стр. [129]–147.

	 Summary. – П. о.: Гласник Етнографског музеја у Београду ; књ. 
30.1972.

1 У оквиру Rегистра имена пописана су имена аутора, уредника, фотографа, прево-
дилаца, илустратора. 



БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

226

2.	 Narodna umetnost / [postavka i tekst kataloga Olivera Janković ; li-
kovna realizacija Milica Matlas ; urednik Ljubomir Reljić]. – Pančevo : 
Narodni muzej, [1972]. – [12] str.

1973.

3.	 Култни симболи на дипломи једног баштована из 1802. године / 
Љубомир Рељић. – Београд : [б. и.], 1973. – Стр. [93]–109. 

	 Напомене и библиографске референце уз текст. – Summary. – П. о. 
Гласник Етнографског музеја у Београду ; књ. 33.

1976.

4.	 Темељи научне традиције наше етнологије : Јован Ердељановић 
: Живот и дело / [уредник Љубомир Рељић]. – Панчево: Народни 
музеј, 1976. – [93] стр.

	 Кор. ств. насл.: Јован Ердељановић : живот и дело. – Радови са II 
Симпозијума етнолога СР Србије”…> насл. стр. – Напомене и би-
блиографске реферeнце уз текст. – Библиографија уз поједине ра-
дове.

1977.

5.	 Tkanine, vez i čipke iz Vojlovice = Vojlovicai varrottasok, szöttesek 
és csipkék / [koncepcija i katalog izložbe Ljubomir Reljić ; fotografije 
Radovan Nikolić ; prevod na mađarski jezik Magdalena Bah]. – Pančevo : 
Narodni muzej, 1977. – [20] str.

	 Tekst na srp. i mađ. jez. – „Ova izložba priređuje se povodom XIV Su-
sreta kulturno–umetničkih društava koja neguju mađarski folklor – 
Buket bisera, Pančevo 1977. Godine” –––> str.[3]. – Tiraž 1.000.



227БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

1978.

6.	 Исхрана / Љубомир Рељић. – Београд : [б. и.], 1978. – Стр. [297]–
307.

	 Resume. – П. о.: Гласник Етнографског музеја у Београду ; књ. 42.
7.	 Nove akvizicije Narodnog muzeja Pančeva 1978 : [arheologija, et-

nologija, istorija, istorija umetnosti] / [katalog i izložbu priredili Oli-
vera Janković… et al. ; odgovorni urednik Ljubomir Reljić ; fotografije 
Miša Trninić, Radovan Nikolić]. – Pančevo : Narodni muzej, 1978. – 
[38] str.

	 Tiraž 500.

1988.

8.	 Деца у традиционалној култури / [аутор каталога Гордана Љубоја ; 
фотографија Ђорђе Одановић ; уредник Љубомир Рељић]. – Београд : 
Етнографски музеј, [1988]. – 24, [8] стр.

	 Тираж 500. – Напомене и библиографске референце уз текст. – Би-
блиографија: стр. [32].

9.	 Керамика Косова и Новог Пазара / [аутор изложбе Ранко Бари-
шић ; уредник Љубомир Рељић]. – Београд : Етнографски музеј, 
1988. – [33] стр.

	 Стр. [4–8]: Предговор / Ранко Баришић. – Библиографија: стр. [33].
10.	 Народная вышивка Югославии / [текст Любомир Релич, Даниелка 

Радованович ; перевод с сербскохорватского Наталия Дайович ; фо-
тографии Владимир Костич, Иван Мояшевич]. – Београд : Југосло-
венска књига, 1988. – 172 стр.

	 Штампано делом двостубачно. – Тираж 10.000.
11.	 Narodni vez Jugoslavije / [tekstovi Ljubomir Reljić, Danijelka Rado-

vanović ; fotografije Vladimir Kostić, Ivan Mojašević ; crteži Danijelka 
Radovanović]. – Beograd : Jugoslovenska knjiga, 1988. – 172 str.

	 Štampano delom dvostubačno. – Tiraž 10.000.
12.	 Volksstickerei in Jugoslawien / [Autoren der Texte Ljubomir Reljić, 

Danijelka Radovanović ; Übersetzung Jasminka Burić ; Fotos Vladimir 
Kostić, Ivan Mojašević ; Zeichnungen Danijelka Radovanović]. – Beo-
grad : Jugoslovenska knjiga, 1988. – 172 str.

	 Prevod dela: Narodni vez Jugoslavije. – Štampano delom dvostubačno. 
– Tiraž 10.000.



БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

228

13.	 Сират Ћуприја : (Рајски мост) / Љубомир Рељић. – Сјеница : [б. и.], 
1988. – Стр. 109–114.

	 Напомене и библиографске референце уз текст. – П. о. Зборник Сје-
нице ; бр. 3–4.

14.	 Folk embroidery in Yugoslavia / [texts by Ljubomir Reljić, Danijelka 
Radovanović ; translated into English Mirjana Prošić–Dvornić ; pho-
tographs Vladimir Kostić, Ivan Mojašević]. –Belgrade : Jugoslovenska 
knjiga,1988. – 172 str.

	 Prevod dela: Narodni vez Jugoslavije. – Štampano delom dvostubačno. 
– Tiraž 10.000.

1989.

15.	 Косовска легенда у народном стваралаштву : шест векова од 
Косовског боја : Етнографски музеј у Београду = The legend of 
Kosovo in folk art and tradition : the sixth centennial celebrationof the 
battle of Kosovo : Ethnographic Museum in Belgrade / [аутор изложбе 
и текста Љубомир Рељић ; превод на енглески Мирјана Прошић–
Дворнић ; фотографије Ђорђе Одановић]. – Београд: Етнографски 
музеј, 1989. – 71 стр.

	 Упоредо срп. текст и енгл. превод. – Библиографија: стр. 71–[72]. 
16.	 Самртни обичаји и култ покојника / Љубомир Рељић. – Београд : 

[б. и.], 1989. – Стр. [125]–148.
	 Напомене и библиографске референце уз текст. – Summary. – П. о. 

Гласник Етнографског музеја у Београду ; књ. 52–53.

1990.

17.	 Етнолошки мотиви из српских енклава у Мађарској и Румунији : 
[изложба], Етнографски музеј у Београду / [аутори изложбе и тек-
ста Јасна Бјеладиновић–Јергић, Петар Костић, Љубомир Рељић ; 
фотографије за каталог Ђорђе Одановић]. – Београд: Етнографски 
музеј, 1990. – 60 стр.

	 Текст штампан двостубачно. – Тираж 1.000. – Библиографија: стр. 
58–60.



229БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

1991.

18.	 Вино y обичајима животног циклуса / Љубомир Рељић. –  Београд : 
[б. и.], 1991. – Стр. [221]–237.

	 Напомене и библиографске референце уз текст. – Summary. – П. о. 
Гласник Етнографског музеја у Београду ; књ. 54–55.

1997.

19.	 Сеоска и стара градска насеља у делу Зорана Б. Петровића : ар-
хитектонска и етнографска истраживања / [уредник Љубомир 
Рељић]. – Београд : Етнографски музеј : Архитектонски факултет 
Универзитета : Републички завод за заштиту споменика култу-
ре Србије ; Ниш : Завод за заштиту споменика културе ; Призрен : 
Општински завод за заштиту споменика културе ; Суботица : Међу-
општински завод за заштиту споменика културе ; Ужице : Народни 
музеј, 1997. – 256 стр.

	 Текст штампан двостубачно. – Тираж 1.000. – Стр. 5: Уводна реч / 
Митар Михић. – Напомене и библиографске референце уз текст. – 
Библиографија [Зорана Б. Петровића]: стр. 233–237.

20.	 Становништво / Љубомир Рељић. – Београд : [б. и.], 1997. – Стр. 
[21]–25.

	 Напомене и библиографске референце уз текст. – П. о. Гласник Ет-
нографског музеја у Београду ; књ. 61.

1998.

21.	 Обичаји и веровања везани за животни циклус (рођење, брак и 
смрт) / Љубомир Рељић. – Београд : [б. и.], 1998. – Стр. [51]–86.

	 Напомене и библиографске референце уз текст. – Summary. – П. о. 
Гласник Етнографског музеја у Београду ; књ. 62.



БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

230

2001.

22.	 Женско славље / Љубомир Рељић. – Београд : [б. и.], 2001. – Стр. 
385–394.

	 Напомене и библиографске референце уз текст. – Библиографија: 
стр. 393–394. – Summary. – П. о.: Зборник Етнографског музеја у 
Београду : 1901–2001.

2006.

23.	 Из народа у народ : етнографске белешке / Љубомир Рељић. – Пан-
чево: Историјски архив, 2006. – 293 стр.

	 Ауторова слика. – Тираж 500. – Белешка о аутору: стр. 292–293. – 
Напомене и библиографске референце уз текст. 

Прилози у публикацијама 
(стручни, научни чланци и прикази у часописима, 

зборницима, посебним издањима)

1965.

24.	 Пиротски лончари у Књажевцу // Развитак : часопис за друштвена   
питања. – ISSN 0034–0278. – Год. 5, бр. 2 (1965). – Стр. 77–85.

25.	 Свадбени обичаји у околини Књажевца // Развитак : часопис за 
друштвена питања. – ISSN 0034–0278. – Год. 5, бр. 1 (1965). – Стр. 
64–74.

1967.

26.	 Документација у Етнографском музеју у Београду. – Summary // 
Гласник Етнографског музеја у Београду. – ISSN 0350–0322. – Књ. 30 
(1967). – Стр. [129]–147.

	 Штампано и као посебан отисак.



231БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

1969.

27.	 Исхрана сеоског становништва комуне Неготин // Гласник Ет-
нографског музеја у Београду. – ISSN 0350–0322. – Књ. 31–32 (1968–
1969) ([št. 1969]). – Стр. 223–240.

28.	 Црна недеља // Развитак : часопис за друштвена питања. – ISSN 
0034–0278. – Год. 9, бр. 1 (1969). – Стр. 70–73.

1970.

29.	 Сточарски станови у источној Србији // Развитак : часопис за 
друштвена питања. – ISSN 0034–0278. – Год. 10, бр. 1 (1970). – Стр. 
68–72. 

1973.

30.	 Култни симболи на дипломи једног баштована из 1802. године. 
– Summary // Гласник Етнографског музеја у Београду. – ISSN 0350–
0322. – Књ. 33 (1973). – Стр. [93]–109. 

	 Штампано и као посебан отисак.

1974.

31.	 Pozdravni govor direktora Muzeja na Svečanoj sednici 24. decembra 
1973. godine // Spona. – ISSN 0350–6932. – Br. 11 (1974). – Str. 5–9.

1975.

32.	 Стовални камен – столовак // Развитак : часопис за друштвена пи-
тања. – ISSN 0034–0278. – Год. 15, бр. 1 (1975). – Стр. 91–93.



БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

232

1976.

33.	 Uspešna godina rada Narodnog muzeja u Pančevu // Spona. – ISSN 
0350–6932. – Br. 15–16 (1976). – Str. 58–59. 

1978.

34.	 Исхрана. – Resume // Гласник Етнографског музеја у Београду. – 
ISSN 0350– 0322. – Књ. 42 (1978). – Стр. [297]–307.

	 Штампано и као посебан отисак.

1983.

35.	 Др Слободан Зечевић: (1918–1983) // Ужички зборник : прилози за   
политичку, културну и економску историју Титовог Ужица и околи-
не. – ISSN 0350–8390. – Бр. 12 (1983). – Стр. 585–586.

1987.

36.	 Напијање здравице // Zbornik radova XXXIV kongresa Saveza 
udruženja folklorista Jugoslavije, Tuzla 22. do 26. IX 1987 / [gl. i odg. 
urednik Miroslava Fulanović–Šošić]. – Tuzla : Udruženje folklorista 
Bosne i Hercegovine, 1987. – Str. 147–151. 1988.

37.	 Сират Ћуприја : (Рајски мост) // Зборник Сјенице. – ISSN 0352–
7662. – Бр. 3–4 (1988). – Стр. 109–114.

	 Штампано и као посебан отисак.

1989.

38.	 Обичаји уз животни циклус човека у околини Књажевца // Збор-
ник радова XXXVI конгреса Савеза удружења фолклориста Југославије.  
Сокобања, 1989. 25–29. IX / [гл. и одг. уредник Драгослав Антоније-
вић]. – Београд : Удружење фолкориста Србије, 1989. – Стр. [103]–
107.



233БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

39.	 Самртни обичаји и култ покојника. – Summary // Гласник Етно-
графског музеја у Београду. – ISSN 0350–0322. – Књ. 52–53 (1989). – 
Стр. [125]–148.

	 Штампано и као посебан отисак.

1991.

40.	 Вино y обичајима животног циклуса. – Summary // Гласник Ет-
нографског музеја у Београду. – ISSN 0350–0322. – Књ. 54–55 (1991). 
– Стр. [221]–237.

	 Штампано и као посебан отисак.

1992.

41.	 Мр Милан Јевтић : (1924–1990) // Гласник Етнографског музеја у 
Београду : Сјеничко–пештерска висораван. – ISSN 0350–0322. – Књ. 
56 (1992). – Стр. 401–403. 

1995.

42.	 Промене у обичајима из животног циклуса у околини Књажев-
ца // Етно–културолошки зборник за проучавање културе источне 
Србије и суседних области. – ISSN 0354–7485. – Књ. 1 (1995). – Стр. 
29–34.

1996.

43.	 Петар Влаховић : Човек у времену и простору – антропологија 
// Гласник Етнографског музеја у Београду. – ISSN 0350–0322. – Књ. 
60 (1996). – Стр. 180. 



БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

234

1997.

44.	 Становништво // Гласник Етнографског музеја у Београду. – ISSN 
0350–0322. – Књ. 61 (1997). – Стр. [21]–25.

	 Штампано и као посебан отисак.

1998.

45. Душан Масловарић : (1928–1996) // Гласник Етнографског музеја у  
Београду. – ISSN 0350–0322. – Књ. 62 (1998). – Стр. [401]–403.

46.	 Обичаји и веровања везани за животни циклус (рођење, брак и 
смрт). – Summary // Гласник Етнографског музеја у Београду. – ISSN 
0350–0322. – Књ. 62 (1998). – Стр. [51]–86.

	 Штампано и као посебан отисак.

1999.

47.	 Становништво // Књажевац и околина : (прештампано и з Гласни-
ка   Етнографског музеја у Београду свеска 61 и свеска 62) / [гл. и одг. 
уредник Петар Влаховић]. – Београд: Етнографски музеј, 1999. – 
Стр. 17–21.

2001.

48.	 Дељење ватре : грејање покојника // Етно–културолошки зборник 
за Проучавање културе источне Србије и суседних области. – ISSN 
0354–7485. – Књ. 7 (2001). – Стр. 35–40.

49.	 Женско славље. – Summary // Зборник Етнографског музеја у Бео-
граду : 1901–2001 / [уредник Јасна Бјеладиновић–Јергић]. – Београд : 
Етнографски музеј, 2001. – Стр. 385–394.

	 Текст штампан двостубачно. – Тираж 1.000. – Напомене и библио-
графске референце уз текст. – Библиографија уз поједине радове. – 
Резимеи на енгл. и франц. језику. – Штампано и као посебан отисак. 

50.	 Фестивал етнолошког филма // Десети Међународни фестивал 
етнолошког филма, Београд –Бујановац, 3–8. септембра 2001. = The 



235БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Tenth International Festival of Ethnological Films, Belgrade – Bujano-
vac, Sept. 3rd–8th, 2001. / [уредник Божидар Зечевић ; превод Ђорђе 
Томић]. – Београд : Етнографски музеј Србије, 2001. – Стр. 9–22. 

2004.

51.	 Филм у проучавању и заштити етнолошких појава // Етно-кул-
туролошки зборник за проучавање културе источне Србије и суседних   
области. – ISSN 0354–7485. – Књ. 9 (2004). – Стр. 177–180.

Регистар имена

Антонијевић, Драгослав 38

Баришић, Ранко 9 
Бах, Магдалена (Bah, Magdalena) 5
Бјеладиновић–Јергић, Јасна 17, 49
Бурић, Јасминка (Burić, Jasminka) 12

Влаховић, Петар 47

Дајовић, Наталија 10
Дворнић, Мирјана Прошић– в. Прошић–Дворнић, Мирјана

Зечевић, Божидар 50

Јанковић, Оливера (Janković, Olivera) 2, 7
Јергић, Јасна Бјеладиновић– в. Бјеладиновић–Јергић, Јасна

Костић, Владимир 10, 11, 12, 14
Костић, Петар 17
Крстић, Борислава (Krstić, Borislava) 7

Љубоја, Гордана 8

Матлас, Милица (Matlas, Milica) 2
Мојашевић, Иван 10, 11, 12, 14

Николић, Радован (Nikolić, Radovan) 5, 7

Одановић, Ђорђе 8, 15, 17



БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

236

Прикић, Мила (Prikić, Mila) 7
Прошић–Дворнић, Мирјана 14, 15

Радовановић, Данијелка (Radovanović, Danijelka) 10, 11, 12, 14

Свирчевић, Роса (Svirčević, Rosa) 7

Томић, Ђорђе 50
Трнинић, Миша (Trninić, Miša) 7

Фулановић–Шошић, Мирослава 36

Шошић, Мирослава Фулановић– в. Фулановић–Шошић, Мирослава 

Регистар наслова

Вино y обичајима животног циклуса 18, 40
Volksstickerei in Jugoslawien 12
Дељење ватре : грејање покојника 48
Деца у традиционалној култури 8
Документација у Етнографском музеју у Београду 1, 26
Др Слободан Зечевић: (1918–1983) 35
Душан Масловарић : (1928–1996) 45
Етнолошки мотиви из српских енклава у Мађарској и Румунији : [из-

ложба], Етнографски музеј у Београду 17
Женско славље 22, 49
Из народа у народ : етнографске белешке 23
Исхрана 6, 34
Исхрана сеоског становништва комуне Неготин 27
Керамика Косова и Новог Пазара 9
Косовска легенда у народном стваралаштву : шест векова од Косовског 

боја : Етнографски музеј у Београду 15
Култни симболи на дипломи једног баштована из 1802. године 3, 30
Мр Милан Јевтић : (1924–1990) 41
Напијање здравице 36 
Narodna umetnost 2
Народная вышивка Югославии 10
Narodni vez Jugoslavije 11
Nove akvizicije Narodnog muzeja Pančeva 1978 : [arheologija, etnologija, 

istorija, istorija umetnosti] 7



237БИБЛИОГРАФИЈА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Обичаји и веровања везани за животни циклус (рођење, брак и смрт) 21, 
46

Обичаји уз животни циклус човека у околини Књажевца 38
Петар Влаховић : Човек у времену и простору – антропологија 43
Пиротски лончари у Књажевцу 24
Pozdravni govor direktora Muzeja na Svečanoj sednici 24. decembra 1973. 

godine 31
Промене у обичајима из животног циклуса у околини Књажевца 42
Самртни обичаји и култ покојника 16, 39
Свадбени обичаји у околини Књажевца 25
Сеоска и стара градска насеља у делу Зорана Б. Петровића : архитектон-

ска и етнографска истраживања 19
Сират Ћуприја : (Рајски мост) 13, 37
Становништво 20, 44, 47
Стовални камен – столовак 32
Сточарски станови у источној Србији 29
Темељи научне традиције наше етнологије : Јован Ердељановић : Живот 

и дело 4
Tkanine, vez i čipke iz Vojlovice = Vojlovicai varrottasok, szöttesek és csip-

kék 5
Uspešna godina rada Narodnog muzeja u Pančevu 33
Фестивал етнолошког филма 50
Филм у проучавању и заштити етнолошких појава 51
Folk embroidery in Yugoslavia 14
Црна недеља 28





IN MEMORIAM





ДУШИЦА ЖИВКОВИЋ 
7. 11. 1955 – 25. 11. 2025.

Душица Живковић рођена је у Зајечару 7. 
новембра 1955. године и у родном граду је зав-
ршила основну и средњу школу. Студирала je 
и дипломирала 1980. године на Филозофском 
факултету Универзитета у Београду, на он-
дашњем Одељењу за етнологију. Свој професи-
онални пут започела је још као студент, када је 
учествовала у изради сталне поставке градског 
ентеријера у Радул беговом конаку у Зајечару 
1978. године и изради сталне поставке одељења 
етнологије у Народном музеју у Зајечару. По-
том је 1979. године, пре дипломирања, почела 

да ради у Завичајном музеју у Књажевцу, где је била први етнолог и први 
кустос. Ту је стекла звања кустоса, вишег кустоса и музејског саветника. 
Од 2001. године била је и директор Завичајног музеја Књажевац, где је 
остала до 2008. године, када је именована за в.д. директора Етнограф-
ског музеја у Београду. На том месту се задржала кратко јер је почетком 
септембра исте године именована за помоћника министра културе и ин-
формисања, задужена за културно наслеђе. По истеку мандата и услед 
промена у Министарству, 2012. године Душица Живковић се враћа у 
Етнографски музеј где је предано радила као музејски саветник све до 
одласка у пензију 2020. године. Године 2015. је одлуком Владе Републи-
ке Србије именована за члана Комисије за сарадњу са Организацијом 
уједињених нација за просвету, науку и културу (Унеско), при Мини-
старству спољних послова Републике Србије.

Душица Живковић је била активни члан Музејског друштва Србије 
и његове Етнолошке секције, била је члан ICOM Србија и активни члан 
Етнолошко-антрополошког друштва Србије.



IN MEMORIAM

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

242

Као први етнолог на подручју општине Књажевац, до тада недовољ-
но проучене, највећи део свог рада посветила је теренском истраживању 
и проучавању традиционалне народне културе, као и прикупљању му-
зејских  предмета који данас чине веома значајан део музејског фон-
да Етнолошког одељења Завичајног музеја Књажевац. Посебан драгуљ 
у музеолошком делању Душице Живковић представља формирање му-
зејске збирке вунених двопређних чарапа. Ту збирку, јединствену у све-
ту, највећим делом чине уникатни примерци изобичајене традиционал-
не технике двопређног плетења, драгоцена обимна документација нацр-
таних двопређних шара у оригиналној величини и боји, као и стручне и 
научне публикације о орнаментима и мотивима на двопређним чарапа-
ма. Душица Живковић се једина у етнологији интензивно бавила овим 
културним феноменом и знањима важним за очување нематеријалног 
културног наслеђа, као и за читање идентитета нашег народа,  преко 
анализе  и тумачења порекла сачуваних орнамената са двопређних ча-
рапа. Њеном заслугом је поседовањем такве збирке и Завичајни музеј 
Књажевац јединствен у свету. Својеврсни врхунац њеног рада на очу-
вању овог раритетног елемента културног наслеђа представља изложба 
„Орнаментална баштина – двопређне чарапе у Србији“ која је 2021. го-
дине отворена у Етнографском музеју у Београду.

Посвећеним радом Душице Живковић формиран је и концептуали-
зован музеј града у кући Аце Станојевића. Њена посебна заслуга уткана 
је и у концепт архео-етно парка у селу Равна крај Књажевца који делује 
као депанданс Завичајног музеја Књажевац. У сарадњи с колегама из 
музеја и другим сарадницима осмислила је и покренула низ културних 
програма и манифестација у Књажевцу и околини. Циљ тих програма 
и манифестација били су рехабилитација, ревитализација, едукација и 
промоција културног наслеђа источне Србије, а посебно се истичу „Мо-
литва под Миџором“, „Казанкулт“, „Антикафест“, „Летња школа тради-
ционалних заната“ итд.

Душица Живковић је објавила више стручних радова из области 
етнологије и заштите културног наслеђа. Реализовала је више од 100 
стручних изложби и 10 сталних музејских поставки и организовала је 
више запажених ауторских изложби, међу којима су посебно значајне: 
„Двопређне чарапе Тимока“, „Под сенком Миџора“, „Култура исхране 
Србије“ која је организована у Паризу поводом номинације Славе на 
Унескову Репрезентативну листу нематеријалног културног наслеђа 
човечанства (2014. године) и  на светској изложби  ЕКСПО у Милану 
2015. године, затим „То смо ми – Народна занимања у Србији“ (излож-
ба позната и под називом „Назрни па се врни“), као и  „Нематеријално 



243IN MEMORIAM

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

културно наслеђе Србије“, која је организована у Београду, Љубљани и 
Паризу. Многе Душичине изложбе су награђиване.

Учествовала је у већем броју националних и међународних пројека-
та везаних за истраживање етнолошких, антрополошких, херитолошких 
и тема из области интегративне заштите културног и нематеријалног 
наслеђа. Огромно теренско искуство, рекогносцирање и истраживачки 
рад обављала је највећим делом, у сарадњи са значајним стручним и 
научним установама у земљи и иностранству.

Учествовала је на различитим професионалним скуповима у земљи 
и иностранству са предавањима и презентацијама и учествовала у раду 
међународних професионалних и стручних удружења у Србији и свету,  
али и организовала значајне међународне скупове из области зашти-
те културног наслеђа, међу којима се издвајају: „Културна политика у 
области културног наслеђа и трансформација установа“ у Палати Ср-
бија; Друга регионална Конференција IСОМ SЕЕ „Процена ризика за 
културно и природно наслеђе у региону Југоисточне Европе“ у Нишу; 
„Интегративна заштита и непокретно културно наслеђе Србије“; „Усме-
на Традиција националних мањина као део нематеријалног наслеђа Ср-
бије“ у Ковачици, под покровитељством Унеска, а поводом обележавања 
Међународног дана матерњег језика; Пети Унесков регионални семи-
нар „Мреже експерата Југоисточне Европе за очување нематеријалног 
културног наслеђа“ у Етнографским музеју у Београду, са темом „Од 
националне имплементације до регионалне сарадње“ и др. Покренула 
је или тимски учествовала у припремању и реализацији већег броја на-
ционалних и међународних пројеката у сарадњи са регионалном канце-
ларијом Унеско у Венецији, а као стручни консултант учествовала је на 
развојном ИПА пројекту Европске уније. Покренула је програм преко-
граничне сарадње под називом „Дигитализација и визуализација најзна-
чајнијих збирки музеја из области народних ношњи и накита увођењем 
нових 3Д технологија – Виртуелни музеј“.

Осим непосредно у музејској делатности, Душица Живковић је мно-
го тога постигла и на ширем плану очувања културног наслеђа, посебно 
на месту помоћника министра за културно наслеђе. У периоду од 2008. 
до 2012. године учествовала у  креирању, изради и примени  више за-
конских аката у Србији, међу којима је први Закон о култури и усвајање 
међународних конвенција Унеска и Савета Европе, а посебно значај-
не Конвенција o очувању нематеријалног културног наслеђа Унеско. У 
истом периоду предводила је делегацију Србије и учествовала у раду 
Генералне Скупштине Унеска и Комитета за заштиту нематеријалног 
културног наслеђа света при Унеску у Паризу и ICROM у Риму. Учество-



IN MEMORIAM

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

244

вала је у раду више стручних и  професионалних тела на националном и 
међународном нивоу и председавала и водила српски део Међудржавне 
мешовите српско-хрватске комисије за повраћај културних добара и ак-
тивно учествовала у међудржавним комисијама са Мађарском и Руму-
нијом. 

У домену очувања културног наслеђа посебно се истичу форми-
рање Централног института за конзервацију и Центра за нематеријално 
културно наслеђе при Етнографском музеју. Ова потоња институција 
указује нам на посебну преданост Душице Живковић у очувању немате-
ријалног културног наслеђа. Она се није зауставила само на ратифика-
цији Унескове Конвенције, где је имала кључну улогу, већ је установила 
потпуни систем заштите и очувања нематеријалног културног наслеђа. 
Тај систем је обухватио Национални комитет, чији је први председник 
она била, Комисију за упис елемената нематеријалног културног на-
слеђа, мрежу регионалних координатора и Национални регистар еле-
мената нематеријалног културног наслеђа Србије. Створила је услове за 
први упис Србије на Унескову Репрезентативну листу нематеријалног 
културног наслеђа човечанства (слава, прослављање породичног свеца 
заштитника) и интензивно учествовала у изради номинације за тај упис.

Своју професионалну каријеру завршила је у Етнографском музеју 
у Београду, где је руководила збиркама из домена културе привређи-
вања. Учествовала је у концептуализацији и реализацији неколико из-
ложби, али и у сређивању и систематизовању музејских депоа и збирки. 
С колегама је спровела неколико тимских етнографских истраживања 
међу којима се истиче истраживање у Мачви. У Етнографском музеју се 
посебно посветила очувању нематеријалног културног наслеђа и дала је 
допринос номинацијама за Унескову Репрезентативну листу, а била је 
и члан Комисије за упис елемената нематеријалног културног наслеђа 
Србије. Кад је о изложбама реч треба нагласити њену иновативност и 
праћење светских експографских трендова, па је изложба посвећена 
култури исхране (2015. година) низ дигиталних садржаја (видео записи, 
QR кодови, виртуелни асистент итд.) који су чинили проширену реал-
ност изложбе. 

Упоредо са етнографским истраживачким радом који је обухватао 
сакупљање музејских предмета и етнографских података на терену, то-
ком читаве каријере учествовала је у раду многих жирија и редакција у 
стручним часописима, публикацијама, телевизијским емисијама и  фил-
мовима. Бавила се снимањем и фотографисањем, заједно са музејским 
фотографом и филмским и телевизијским ствараоцима. Снимила је 
неколико етнолошких филмова, видео записа и телевизијских емисија, 



245IN MEMORIAM

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

што је за проучавање традиционалне и завичајне културе и народног 
стваралаштва од изузетног значаја за народну културу и културни иден-
титет Србије. Овде треба нагласити и то да је имала и важну улогу у 
увођењу културног наслеђа у студијске програме Одељења за етнологију 
и антропологију Филозофског факултета Универзитета у Београду.

Добитник је више награда и признања, између осталих, јубиларне 
награде Скупштине Општине Књажевац 2009, Grand prix Фестивала Ев-
ропских телевизија у Паризу 1993. године, награде Боривоје Дробњако-
вић коју за животно дело додељује Етнографски музеј и др.

Душица Живковић је својим знањима, искуством, институцио-
налном умреженошћу, а посебно личним професионалним угледом у 
земљи и иностранству, значајно допринела континуираном подизању 
квалитета музејске делатности, као и академском, професионалном и 
друштвеном угледу етнологије и музеологије у целини. Музеолошко и 
опште друштвено деловање Душице Живковић на заштити, очувању и 
промовисању културног наслеђа одликује вишеслојно искуство и визи-
онарство поткрепљено великом животном енергијом. Она је увек уме-
ла да препозна оно што ће у будућности бити значајно и вредно. Своју 
енергију несебично је делила с другима и често је могао да се стекне 
утисак да све што ради, ради за друге. А надасве, она је радила за опште 
добро без обзира на тренутне друштвене околности. Увек је била спрем-
на да подстакне, помогне и усмери своје колеге и сараднике. Својим ак-
тивностима приступала је с великом емпатијом и то је преносила на 
друге. Због тога свако ко је сарађивао са Душицом Живковић треба да 
буде поносан што је био у прилици да упије њену инспирацију и профе-
сионализам.

Слава ти и вечни помен, наша драга Дудо!

Сузана Антић 
Милош Матић





ЉУБОМИР РЕЉИЋ 
(1931–2025)

Љубомир Рељић је рођен 1931. године 
у учитељској породици у селу Орешац крај 
Књажевца. Гимназију је завршио у Књажев-
цу, Филозофски факултет – одсек етноло-
гија – у Београду.

Године 1957. почиње да ради у Послов-
ници за културно уметничке приредбе Бео-
град, а убрзо након тога прелази у Културно 
просветну заједницу Београд. Након одслу-
жења војног рока, рад наставља у Културном 
центру Београд, где је био усмерен на кино-

фикацију села, са намером да се кинематографска уметност популари-
ше и учини приступачном најширим народним масама. 

Стручни, етнолошки рад започиње септембра 1959. године у Ет-
нографском музеју у Београду. Отпочетка показује широки дијапазон 
својих интересовања и активности. Учествује у истраживањима и попу-
ни музејских збирки, чиме је обогатио збирке већим бројем предмета, 
стотинама снимака са терена, као и бројним радовима. Осим тога, са 
колегама ради и на унапређењу система документације. У раду „Доку-
ментација у Етнографском музеју у Београду” указује на то да већ тада 
савремена музеологија и отварање музеја према јавности, као и про-
ширење круга корисника информација о музејским предметима, захте-
ва од документације брже и потпуније информације, што подразумева 
свестранију обраду и увођење нових елемената у постојећу документа-
цију. За разлику од појединих музејских радника који су заступали тезу 
о потреби увођења опште јединствене документације у свим музејима, 
Рељић наводи мишљење колега са којима је радио на овом проблему 
– да се разнородни материјал: археолошки, уметнички, нумизматички, 
етнографски, природњачки и други – не може сврстати у одређене је-



IN MEMORIAM

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

248

динствене рубрике. Истиче да би то спутавало научну обраду предмета 
јер свака дисциплина има своје методе, те да треба увести јединствен си-
стем, али само у оквиру научне дисциплине, што је на крају и прихваће-
но. Управо са тим проблемом, педесет година касније, суочили смо се 
и ми увођењем платформе Јединственог информационог система који 
није био прилагођен свим научним дисциплинама, и имао је све мањка-
вости на које су Рељић и колеге указивали.

На позив колектива Народног музеја у Панчеву, 1969. године ступа 
на дужност директора, где је основао Јединицу за заштиту непокретних 
споменика културе (завод), депанданс музеја у Ковачици (материјал-
на култура Словака) и Идвору (Родна кућа Михаила Пупина). Био је 
председник Заједнице музеја Војводине, окупљао је већи број научника 
и покретао научноистраживачке пројекте, попут Мале верске заједни-
це, Панчево и околина. Организовао је научне скупове и симпозијуме, 
развијао издавачку делатност Музеја. Такође, започиње и рад на сни-
мању етнолошког филма. За Пан-филм и ТВ Нови Сад пише сценарио за 
филм „Жеђ мртвих” и „Трудна земља”. Филм „Жеђ мртвих” 1975. године 
добија гран при – Златну лиру на Међународном фестивалу етнолошког 
филма у Даблину. За свеукупни допринос 1983. године добио је награду 
културе Панчева „Златни Жижак”.

Из Панчева се 1983. године враћа у Етнографски музеј у Београду. 
Био је ангажован на организационим пословима као в.д. директора и на-
челника Одељења заједничких послова и начелника Одељења за проуча-
вање етнографског културног наслеђа, али уз то наставља и своју богату 
и успешну стручну каријеру. 

Објављени радови, изложбе и теме које је истраживао на теренским 
истраживањима показују разноврсност његових интересовања. Као вид 
ликовне народне уметности и уметности изражавања у текстилу, вез је 
био тема којој је посветио изложбу „Тканине, вез и чипке из Војлови-
це” (лат. Pančevo, 1977. godine), а заједно са конзерватором Данијел-
ком Радовановић приредио је књигу „Народни вез Југославије” у којој 
су коришћени материјали из Етнографског музеја у Београду, из Музеја 
Војводине у Новом Саду и Етнографског музеја у Љубљани (Narodni vez 
Jugoslavije…).

На теренским истраживањима која су обављена у Неготинској 
Крајини, а потом и у Зајечару и околини, бавио се проучавањем исхра-
не, а на истраживању у Књажевцу и околини, враћа се својој највећој 
љубави, истраживањима обичаја из животног циклуса (рођење, брак и 
смрт). Резултате тих истраживања објавио у Гласницима Етнографског 
музеја посвећеним наведеним истраживањима. Резултате истраживања 



249IN MEMORIAM

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

обичаја из животног циклуса објединио је и у књизи „Из народа за народ 
– етнографске белешке”. У књизи су приказани обичаји Срба и Румуна 
у јужном Банату, затим у Књажевцу, Сјеничко-пештерској висоравни, а 
у одељку посвећеном Косову и Метохији, осим обичаја из животног ци-
клуса, осврнуо се и на годишње обичаје који у себи садрже аграрно-ма-
гијске култове, као и на косовску легенду у народном стваралаштву.

Био је аутор и неколико изложби. Можда једна од најзначајнијих је 
изложба „Косовска легенда у народном стваралаштву” која је приређена 
поводом обележавања јубилеја „Шест стотина година од косовског боја”. 
Циљ изложбе је био да се на основу материјала из Етнографског музеја, 
као и музејâ у Србији, прикаже како се косовска легенда одразила у ма-
теријалној култури нашег народа и да се на тај начин укаже на догађаје, 
личности и знамења и њихову улогу у животу, обичајима и веровању 
српског народа.

Као заљубљеник у кинематографију наставља снимање етнолошких 
филмова, и у тој области је дао велики допринос. Био је дугогодишњи 
члан жирија Међународног фестивала аматерског филма на тему села − 
„Жисел”, и почетком осамдесетих година установио награду Етнограф-
ског музеја „Најбољи филм на тему традиционалног живота села” на 
овом фестивалу. Схватајући могућности аудио-визуелних информација 
у музејско-етнолошким истраживањима и тумачењима етнографског 
наслеђа, а на основу деловања манифестације „Жисел” која има непре-
кидну традицију одржавања, био је један од авангардних иницијатора 
и оснивача Међународног фестивала етнолошког филма, који се од 
1992. године одржава у Етнографском музеју у Београду. У условима 
међународне изолације и санкција Фестивал је започет, превасходно, 
остварењима из националне ТВ продукције, који су приказивали фолк-
лор и обичаје балканских и словенских народа. С временом, а најпре 
неуморним прегалаштвом иницијатора и организатора, Фестивал је 
обухватио завидан обим тема из културне и социјалне антропологије 
са свих континената. Изузев иницијативе и организације, Љуба Рељић 
је био активан аутор, те је реализовао велики број остварења, од којих 
су неки били у продукцији Етнографског музеја у Београду, а неки у 
сарадњи са ТВ Београд. У продукцији Етнографског музеја су филмо-
ви „Ратарске свеће”, „Ускрс у Сефкерину”, „Сефкеринска Мандалина”. 
Филм „Божић у Полимљу”, снимљен 1997. године за серију ТВ Београд 
„Српски источници”, на којој је био стручни сарадник, добио је гран при 
Међународног фестивала етнолошког филма у Београду. За серију ТВ 
Београд „Српски источници” писао је сценарија и стручне коментаре за 
више од 80 емисија.



IN MEMORIAM

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

250

Био је и успешан организатор, па је у сарадњи са Туристичким са-
везом Србије учествовао и у оснивању и развоју манифестације „Златне 
руке”, на којој се учесници такмиче у припремању старих, готово забо-
рављених јела, вештинама старих заната и народним рукотворинама. 
Као резултат успешне сарадње, те због доприноса развоју туризма у 
Србији, Туристички савез Србије му је доделио признање „Туристички 
цвет”.

За свеукупни допринос у области етнологије и етнолошке музеоло-
гије добио је и награду „Боривоје Дробњаковић”.

Према свему наведеном, Љубомир Рељић ће бити запамћен у струч-
ном погледу као особа која је доста оставила наредним генерацијама. 
Не мање значајно, биће запамћен и као неко ко је увек спреман да по-
могне, посебно младим колегама. Када сам лично на почетку музејског 
рада била у дилеми да ли да останем у Музеју, рекао ми је: „Полако, 
првих десет година је тешко, после се човек навикне”. У том тренутку 
деловало ми је нестварно. С временом, показало се да је десет година 
права мера – да се стекну музејска звања, да се нешто уради и да заиста 
све постане јасније и лакше. Трудим се да те речи пренесем и изговорим 
свим младим колегама које се на почетку своје радне каријере налазе у 
сличној ситуацији.

Јелена Тешић Вулетић



 
 
 

УПУТСТВО АУТОРИМА

Издавачка политика

Гласник Етнографског музеја у Београду (ГЕМ) је периодична на-
учна и стручна публикација Етнографског музеја у Београду, која има 
једно годишње издање, а по потреби и ванредне свеске. У Гласнику се 
објављују научни и стручни радови из следећих области: етнологија, 
културна антропологија, етнографска грађа, музеологија, културно на-
слеђе, конзервација и заштита културних добара и друге сродне дисци-
плине. 

Уз то, из наведених области и дисциплина Гласник објављује: хро-
нике и саопштења с научних и стручних скупова; коментаре и приказе 
публикација; приказе изложби и музејских радионица; стручне и на-
учне библиографије; извештаје са пројеката, теренских истраживања, 
специјализација и стручних путовања; научне новости, извештаје и дру-
ге текстове који говоре о раду Музеја; In memoriam за значајне етноло-
ге, антропологе и музеологе,

Сви радови који се објављују у Гласнику морају бити оригинални, 
односно текстови који нису претходно објављени у другим публикација-
ма и који се не разматрају у редакцијама других часописа. Гласник по 
потреби објављује преводе значајних текстова из етнологије, антрополо-
гије, музеологије и студија културног наслеђа, који су објављени у ино-
страним часописима.

Сваки приложени научни или стручни рад подлеже тајној рецензији, 
а рецензенте одређује Уређивачки одбор, који разматра сваки приспели 
предлог и задржава право да не прихвати за објављивање оне тексто-
ве за које сматра да не одговарају издавачкој политици и концепцији 
Гласника. Уколико Уређивачки одбор у својству предрецензента одбије 
објављивање научног или стручног текста, грађе и осталих прилога, 
дужна је да одмах о томе обавести аутора и образложи одлуку. Аутор 
задржава право да прихвати или не прихвати примедбе уређивачког од-
бора и рецензената. Уколико аутор у потпуности не прихвати примедбе, 
сматра се да је повукао текст. Одговорност за садржај радова сносе ау-
тор и Уређивачки одбор.



УПУТСТВО АУТОРИМА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

252

За приложене и објављене текстове не исплаћује се хонорар нити се 
даје било каква новчана надокнада. Сваки аутор чији је текст објављен 
има право на један бесплатан примерак Гласника.

Општа упутства

Прилози за Гласник Етнографског музеја у Београду достављају се 
Уређивачком одбору до 30. септембра текуће године искључиво у елек-
тронској форми, и то на електронску адресу redakcija@etnografskimuzej.rs.

Аутори су обавезни да за сваки прилог наведу своје име и презиме, 
академско, научно и стручно звање, институцију у којој су запослени, 
адресу електронске поште и број телефона (пожељно мобилни). Уколи-
ко има више аутора текста, потребно је појединачно за сваког од њих 
навести све тражене податке.

Текст прилога мора бити опремљен према Техничким упутствима. 
Гласник се штампа ћирилицом и ауторима се препоручује да тексто-
ве прилажу писане ћириличним писмом. Уколико аутор приложи текст 
писан латиничним писмом подразумева се да прихвата издавачку поли-
тику Гласника и штампање на ћирилици. Текстови на страним језицима 
штампају се писмом језика на којем су писани. Сваки приложени текст 
се лекторише.

Техничка упутства

Сви текстови треба да буду написани у програму Microsoft Word, на 
страни А4, писмом Times New Roman, величина 12 pt, проред 1,5 ли-
нија, уз обавезно означавање редног броја свих страница (пагинирање).

Сваки приложени стручни или научни рад мора да садржи следеће 
целине: име аутора, место запослења (институцију), наслов рада, ап-
стракт, кључне речи, текстуални део рада, списак коришћене литерату-
ре и резиме.

Апстракт треба да садржи до 250 речи, а кључних највише до 8. У 
апстракту би требало представити проблем који се обрађује, метод који 
се користи и садржај текста у кратким цртама и он не сме да садржи 
скраћенице и референце.

Текст рада може да има највише 60.000 словних места, а монограф-
ске студије и етнографска грађа могу бити обима до 100.000 словних ме-



253УПУТСТВО АУТОРИМА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

ста. Научне критике и полемике могу да имају до 25.000 словних места, 
прикази, извештаји и саопштења до 10.000 словних места, In memoriam 
до 20.000 словних места, а остали текстови до 6.000 словних места. Ау-
тор има пуну слободу да унутар рада издваја целине, с тим што је дужан 
да издвојене целине јасно означи.

Резиме треба да буде дужине до 300 речи.

Цитирање у тексту

Аутори су обавезни да приликом цитирања и навођења референци 
користе искључиво аутор-датум формат према Chicago manuel of style, а 
детаљнија обавештењања потражити на електронској страници: https://
www.chicagomanualofstyle.org/tools_citationguide/citation-guide-2.html

У тексту се у заграду ставља презиме аутора и година издања одго-
варајуће библиографске јединице без зареза између презимена аутора 
и године, а по потреби се наводи број странице одвојен зарезом, нпр.: 
(D’Andrade 1995) или (D’Andrade 1995, 37) или (Strauss and Quinn 1977, 
121, 136) или (Марјановић 2008, 25–29). Уколико се у истој загради на-
води више аутора, они се одвајају тачком и запетом (;), а редослед може 
бити хронолошки, по значају или азбучни (абецедни), нпр: (Матић 2011; 
Ćuković 2019). Уколико се наводи неколико референци истог аутора го-
дине су међусобно одвојене зарезима, а презиме аутора се не понавља, 
нпр: (Kovačević 2009, 2011). Када је име аутора наведено у тексту онда 
се у заграду ставља само година издања, али се ипак ставља име аутора 
уколико се у оригиналу разликује од транскрипције (превасходно се од-
носи на стране ауторе).

Фусноте (напомене) при дну стране треба да садрже мање важне 
детаље, допунска објашњења, назнаке о коришћеним изворима (попут 
научне грађе, wеб страница, приручника и сл.), али нису замена за ци-
тирану литературу. Цитирање неког аутора у фусноти једнако је начину 
цитирања у тексту. Треба избегавати веома дугачке фусноте.

Структура листе референци (литература)

Листа референци (списак литературе) на крају рада навести по аз-
бучном (или абецедном) реду презимена аутора, а уколико се наводи 
више библиографских јединица истог аутора које имају исту годину из



УПУТСТВО АУТОРИМА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

254

дања, оне се додатно означавају малим почетним словом абецеде, 
нпр. (Матић 2010а). 

Наслови књига, монографија, зборника радова и часописа пишу се у 
курзиву. У курзив се такође стављају називи дневних новина, филмова, 
недељника, магазина, слика и сл. Под наводнике се стављају наслови 
текстова из часописа и зборника, као и поглавља монографија. Називи 
веб сајтова пишу се нормалним малим словима.

Обавезно је навођење DOI броја (Digital Object Identifier) уколико 
он постоји. DOI се ставља на крају референце без обзира на то да ли је 
текст преузет из штампаног или електронског издања.

Kњиге (монографије)

Уколико постоје три или више аутора, пише се презиме првог ау-
тора, а онда се додају имена и презимена осталих аутора. У цитирању у 
тексту наводи се само име првог аутора и додаје се скраћеница и др., од-
носно et al. Након назива књиге прво се наводи место издања па издавач 
одвојен двотачком. Уколико има више издавача, они се одвајају цртица-
ма. Уколико има више места издања, наводи се име само првог града.

D’Andre, Roy. 1995. The Development of Cognitive Anthropology. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Strauss, Claudia and Naomi Quinn. 1977. A Cognitive Theory of Cultural 
Meaning. Cambridge: Cambridge University Press.

Ковачевић, Иван, Бојан Жикић и Иван Ђорђевић. 2008. Страх и кул-
тура. Београд: Српски генеалошки центар – Одељење за етнологију 
и антропологију Филозофског факултета.

Уредник монографије или зборника радова:

Bonner, Simon J. (ed.) 2005. Manly Traditions. The Folk Roots of American 
Masculinities. Bloomington: Indiana University Press.

Gavrilović Ljiljana, Stojanović Marko (ur.) 2008. Muzeji u Srbiji – zapo-
četo putovanje. Beograd: Muzejsko društvo Srbije.

Поглавље у монографији или зборнику радова:

Fine, Gary Alan. 2005. “In the Company of Men: Female Accommoda-
tion and Folk Culture of Male Groups”. In Manly Traditions. The Folk 



255УПУТСТВО АУТОРИМА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

Roots of American Masculinities, ed. Simon J. Bonner, 61–76. Blooming-
ton: Indiana University Press.

Богдановић, Бојана. 2017. „Комерцијализација традиције и процес 
еманципације сеоске жене – пример модне продукције ’Сирогојно 
стил’”. У: Село Балкана. Континуитети и промене кроз историју, 
ур. Недељко В. Радосављевић и Снежана Томић, 191–209. Београд: 
Историјски институт и Музеј на отвореном „Старо село” Сирогојно.

Чланак у штампаном часопису:

D’Andre, Roy and Michael J. Egan. 1974. „The Color of Emotion”. Amer-
ican Ethnologist I: 49–63.

Анђелковић, Биљана. 2022. „Одевање верника на литургији: при-
мер Српске православне цркве”. Гласник Етнографског института 
САНУ 70 (1): 77–100. https://doi.org/10.2298/GEI2201077A

Теза или дисертација:

Denby, P. 1981. The Self Discovered: The Car in American Folklore and 
Literature. PhD diss. Indiana University.

Ковачевић, Иван. 1981. Етнологија у српском просветитељству. Док-
торска дисертација. Универзитет у Београду – Филозофски факултет.

Website:
Website се наводи унутар текућег текста или у фусноти и обично 

се изоставља из листе референци. Уколико аутор жели да веб-страницу 
стави у листу референци, то може учинити на следећи начин:

Selenin, Dmitri Konstantinowitsch. 1927. Russische (Ostslavische) Volk-
skunde. Доступно на: www.ceeol.com/search/book-detail?id=928420

Закон о национализацији најамних зграда и грађевинског земљишта. 
Службени лист ФНРЈ бр. 52/58. Доступно на: www.informator.rs/
informator/tekstovi/privatizacija_102.htm-23k

Аутори треба да обрате пажњу на то где се стављају запета, двотачка 
и тачка. Такође треба да обрате пажњу на то да се библиографске једи-
нице наводе оним писмом којим су штампане (ћирилицом или латини-
цом).

Сваки аутор уз свој рад може да приложи илустрације, табеле, гра-
фиконе, мапе и слично. Прилози морају бити у вези са садржајем текста 
и шаљу се у дигиталном облику. Аутор може приложени материјал да 



УПУТСТВО АУТОРИМА

ГЛАСНИК ЕТНОГРАФСКОГ МУЗЕЈА 89 (2025)

256

унесе у сам текст или да га приложи посебно. У другом случају ау-
тор је дужан да у тексту јасно означи који прилог где треба да стоји.

Означавање се врши редним бројевима у облику:

Назив прилога број [број].

Примери: Слика број 1; Табела број 4; Мапа број 2 …

Иста ознака мора да се налази на одговарајућем месту у тексту.
Резиме треба да буде дужине до 300 речи. У резимеу се представља 

проблем који је разматран у раду, метод који је коришћен и закључци 
до којих је аутор дошао. У резимеу не смеју да стоје фусноте, напомене 
или прилози.

Сви остали текстови (прикази, библиографије, хронике и сл.) немају 
апстракт, списак литературе и резиме. Уз ову врсту текстова аутор може 
да приложи одговарајуће илустрације, које морају бити означене према 
истом принципу који важи за прилоге уз научне и стручне радове.

Уколико је аутор сам унео прилоге у штампану верзију текста, ду-
жан је да исте прилоге дâ и у дигиталном облику као посебне датотеке. 
У том случају илустрације морају бити у једном од формата: .jpg, .tiff, 
.bmp, резолуције најмање 300 dpi. Табеле се прилажу у .xls формату, 
а графикони у .xlc или .xls формату. Уколико аутор у тексту користи 
посебне знаке или слова, дужан је да их приложи уз електронску вер-
зију текста. Називи датотека (фајлова) треба да садрже презиме аутора 
и назив текста, односно прилога. Примери: MaticShvatanjehigijene.doc; 
StojanovicSlika3.jpg; KovacevicTabela2.xls.

Подаци прослеђени Уређивачком одбору путем електронских ме-
дија се не враћају. Уређивачки одбор може аутору да врати рад на дора-
ду уколико значајно одступа од наведених правила.

Уређивачки одбор



Рецензенти 
Др Милина Ивановић Баришић, 

научни саветник, Етнографски институт САНУ

Др Милан Томашевић, научни сарадник, 
Етнографски институт САНУ

Др Александар Павловић, виши научни сарадник, 
Институт за српску културу Приштина – Лепосавић

Др Бојана Богдановић, виши научни сарадник, 
Етнографски институт САНУ

Др Љиљана Гавриловић, научни саветник, 
Етнографски институт САНУ

Др Теодора Јовановић, научни сарадник, 
Етнографски институт САНУ

Др Данка Лајић, научни саветник, 
Музиколошки институт САНУ

Др Гордана Благојевић, научни саветник, 
Етнографски институт САНУ

Доц. др Невена Милановић Минић, Одељење за етнологију 
и антропологију Филозофског факултета Универзитета у Београду

Др Ања Златовић, научни сарадник, Одељење за етнологију 
и антропологију Филозофског факултета Универзитета у Београду



Reviewers 
Milina Ivanović Barišić, PhD, Principal Research Fellow, 

Ethnographic Institute of the Serbian Academy of Sciences and Arts

Milan Tomašević, PhD, Research Associate, Ethnographic Institute 
of the Serbian Academy of Sciences and Arts

Aleksandar Pavlović, PhD, Senior Research Associate, 
Institute for Serbian Culture Pristina – Leposavic

Bojana Bogdanović, PhD, Senior Research Associate, 
Ethnographic Institute of the Serbian Academy of Sciences and Arts

Ljiljana Gavrilović, PhD, Principal Research Fellow, 
Ethnographic Institute of the Serbian Academy of Sciences and Arts

Teodora jovanović, PhD, Research Associate, 
Ethnographic Institute of the Serbian Academy of Sciences and Arts

Danka Lajić, PhD, Principal Research Fellow, Institute of Musicology 
of the Serbian Academy of Sciences and Arts

Gordana Blagojević, PhD, Principal Research Fellow, 
Ethnographic Institute of the Serbian Academy of Sciences and Arts

Nevena Milanović Minić, PhD, Assistant Professor, Department 
of Ethnology and Anthropology, Faculty of Philosophy, University of Belgrade

Anja Zlatović, PhD, Research Associate, Department of Ethnology 
and Anthropology, Faculty of Philosophy, University of Belgrade



CIP – Каталогизација у публикацији  
Народна библиотека Србије, Београд

39

        ГЛАСНИК Етнографског музеја = Bulletin of the Ethnographic 
Museum in Belgrade / главни и одговорни уредник Милош Матић. – 
Књ. 1 (1926)-књ. 15 (1940) ; књ. 16 (1953)-    . – Београд : Етнографски 
музеј у Београду, 1926-1940; 1953-     (Београд : Чигоја штампа). – 24 cm

Годишње. 
ISSN 0350-0322 = Гласник Етнографског музеја у Београду 
COBISS.SR-ID 4253698 




